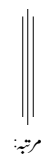
علامها قبال اوراحرار



# شاعرمشرق کی زندگی کے چین د تلخ حقائق



محدا جمسل مشابد

#### علامها قبال اوراحرار

نام كتاب : علامه اقبال اوراحرار مرتبه : محمد اجمل شابد الناشر : ادارة تحقيق الاديان – امريكه سن اشاعت : 2019ء

تعداد : 2000

علامها قبال اوراحرار –

#### بسم الله الرحمن الرحيم

نحمدة و نصلى على رسوله الكريم وعلى عبدة المسيح الموعود

# فهرست مضامین ''علامها قبال اوراحرار''

0

| صفحهبر | مضامين                                                                | نمبرشار |
|--------|-----------------------------------------------------------------------|---------|
| 5      | ایک تبصره                                                             | 1       |
| 9      | عرض حال                                                               | 2       |
| 13     | سرمجمدا قبال اورسرمحمد ظفرالله خان                                    | 3       |
| 23     | علامها قبال کےخاندان میں احمدیت کا نفوذ                               | 4       |
| 35     | علامها قبال اوراحمہ یت -موافقت اور مخالفت کے ادوار کا تجزیہ           | 5       |
| 40     | علامها قبال کی حضرت بانیٔ سلسله سے ملا قات اور بیعت                   | 6       |
| 52     | علامها قبال كاجماعت احمديه كےخلاف فتو کا تكفير                        | 7       |
|        | ''اصل حقیقت اور پس منظر''                                             |         |
| 63     | عقيده ختم نبوت اورعلامها قبال                                         | 8       |
| 70     | امام مهدي ياامام كامل                                                 | 9       |
| 77     | آ سانی مصلح کاانتظاراورا نکار-''اقبال کے متضادنظریات کی حقیقت''       | 10      |
| 85     | اسلام کی نشاۃ ثانیہ اور اقبال ۔ مادی ذرائع سے ہوگی یاروحانی ذرائع سے؟ | 11      |
|        | (3)                                                                   |         |

|     | علامها قبال اورا حرار                     |    |
|-----|-------------------------------------------|----|
| 98  | علامها قبال کا خدا تعالیٰ سے شکوہ اور گلہ | 12 |
| 110 | علامها قبال کا فلسفه خودی یانیستی         | 13 |
| 116 | تشمير كميثى كاقيام اورعلامها قبال         | 14 |
| 124 | مجلس احرارا ورعلامها قبال                 | 15 |

00

**-** (4) **-**

# "علامها قبال اوراحرار"

# پرایک تبصره

جہاں تک راقم کوعلم ہے، 'علامہ اقبال اور احرار' اس موضوع پر لکھی جانے والی اپنی نوعیت کی اوّ لین کتب میں ایک گراں قدر اضافہ نوعیت کی اوّ لین کتاب میں ایک گراں قدر اضافہ ہے اور محض ایک اضافہ ہی نہیں، کچھانتہائی تلخ لیکن حقیقتاً تاریخی حقائق کے محافظ صحیفہ کا مقام اور درجہ کی حامل قرار دی جاسکتی ہے۔

تاریخ کی ہرکتاب کودراصل ایساہی ہونا چاہیے کیکن بدشمتی سے'' تاریخ'' کاسب سے بڑا المیہ بیر ہاہے کہ ، بقول شخصے ، خدا بھی تاریخ کونہیں بدلتا لیکن'' مؤرخین'' اسے بدل ڈالتے ہیں! الحمدللہ کہ زیر نظر کتاب کے فاضل مصنف مکرم محمداجمل شاہد صاحب کاشار ایسے نام نہاد''مؤرخین'' میں نہیں ہوتا۔

شاعر مشرق سرڈاکٹر علامہ محمد اقبال کی زندگی کے بہت سے پہلو ہیں۔ان کی شخصیت،
افکار ونظریات، نظم ونٹر اور پھر ان کی زندگی کے بہت سے نشیب وفراز تاریخ کی امانت اس لئے
ہیں کہ وہ مملکت خداداد پاکستان کے قومی شاعر ہی نہیں مفکر پاکستان بھی کہلائے جاتے
ہیں۔اپنے تیکن وہ خودکو'' دانائے راز'' سمجھتے تھے۔اس کے باوجود گو کہ وہ خودایک قومی رہنما کی
حیثیت رکھتے تھے ان کی ساری زندگی غالب کے اس شعر کی عملی تصویر بنی نظر آتی ہے کہ۔
جیاتا ہوں تھوڑی دور ہراک تیزرو کے ساتھ
بہجانتا نہیں ہوں ابھی راہبر کو میں

اوراس کا متیجہ بھی غالب ہی کے الفاظ میں بین کلا کہ

پھربے خودی میں بھول گیا راہ کوئے یار

جاتا وگرنه ایک دن این خبر کو میں!

حقیق ''راو کوئے یار' انسان کو یاد نہ رہے تو وہ کبھی ایک راہبر کے پیچے ہولیتا ہے تو کبھی دوسر ہے۔ایی صورتحال ہوتو کسی پسفرِ زندگی کا راز بھلا کیسے کھل سکتا ہے۔ بحیثیت ایک بندہ بشر ہونے کے اقبال بھی اس سانحہ سے ایک بارنہیں بلکہ کئی بار دوچار ہوئے۔جس کا اعتراف انہوں نے غالب کی ہی تضمین میں بیے کہہ کر کیا کہ۔

کھلٹا نہیں مرے سفر زندگی کا راز لاؤں کہاں سے صاحب بندہ نظر کو میں

(بال جريل)

چنانچیکس صاحب بنده نظر کی مبینه تلاش میں سرگرداں (یااس کے تارک) اقبال کی زندگی میں ایک مرحلہ ایسا بھی آیا جب وہ ایک الیی'' تیزرو' تحریک (احرار) کے پیچھے ہو لئے جس کی '' تیزروئی''خودمفکر احرار جناب چو ہدری افضل حق صاحب کے الفاظ میں فقط اتن تھی کہ: '' باسی کڑھی کے ابال کی طرح ہم اٹھتے ہیں اور پیشاب کی جھاگ کی طرح ہم بیٹھ جاتے ہیں۔''

(زمزم لا ہور 15رجولائی 1941ء)

کتاب''اقبال اور احرار''اقبال کے اسی دورِحیات کااحاطہ کرتی ہے۔واضح رہے کہ احرارکومولانا ظفرعلی خان صاحب نے''اسلام کے غدار''اور انگریزی'' حکومت کاخودکاشتہ پودا'' قراردیا تھا۔(بحوالہ:روزنامہزمیندار31اگست1935)

فاضل مصنف نے کمال مہارت سے کتاب میں اس سربستدرازسے پردہ اٹھایا ہے کہ آخر

وہ کیا عوامل سے کہ شاعر مشرق علامہ اقبال آیک الیی تحریک سے مرعوب ہوکراس کے ہمنوا بن گئے جس کی شریعت کے امیر مولانا سیدعطاء الله شاہ بخاری صاحب نے علی الاعلان فتو کی جاری کیا کہ: ''جولوگ مسلم لیگ کوووٹ دیں گے وہ سؤر ہیں اور سؤر کھانے والے ہیں۔''

یهی نهیں بلکہ یہاں تک دعویٰ کیا کہ: '' دس ہزار جینا اور شوکت اور ظفر جواہر لعل (نہرو۔ناقل) کی جوتی کی نوک پر قربان کئے جاسکتے ہیں۔''

اوریه که: ''اب تک کسی مال نے ایسا بچنہیں جناجو پا کستان تو کجا، پا کستان کی ''پ' کاایک نقط بھی بنا سکے۔''

مجھے یقین ہے کہ علامہ کی زندگی میں احرار کو اپنا یہ مکروہ چہرہ دکھانے کی جرأت نہ ہوئی وگی۔

مجلس احرار نے مسلم لیگ اور تحریک پاکتان کی جس شدت سے مخالفت کی تھی اس سے کہیں زیادہ وہ جماعت احمدیہ کے مخالف تھے۔اقبال جومبینہ طور پرقبل ازیں تحریک احمدیت سے متاثر تھے احرار کے ساتھ وابستگی سے متاثر تھے احرار کے ساتھ وابستگی کے لگے ''الزام'' کودھونے کی کوششوں میں مصروف نظر آئے۔

اقبال کی زندگی کامیہ پہلو(اقبال اور احمدیت) بجائے خود ایک مستقل موضوع کی حیثیت رکھتا ہے۔''اقبال اور احرار''کے موضوع پر لکھی ہوئی میہ کتاب سراسر ادھوری رہ جاتی اگر فاضل مصنف''اقبال اور احمدیت''کاا حاطہ نہ کرتے۔

اقبال اوراحمہ یت کے حوالہ پر مشمل یااس موضوع سے متعلق شائع شدہ متعدد کتب بشمول "مظلوم اقبال" ، "باقیات اقبال" ، "زندہ روڈ" ، "اقبال اور احمہ یت" (شیخ عبد المماجد صاحب کی کتاب جو کہ زندہ رود پر بطور تبھرہ کھی گئ تھی )، کی اشاعت کے بعد اس امر کی اشد ضرورت محسوس ہورہی تھی کہ جدید دور میں ان تمام کتب نیز تاریخی اور جدید شواہد کی روشن میں

ایک ایسا مبسوط اور جامع مقالہ بطور' ما بعد تجزیہ' یعنی META ANALYSIS کے طور پر لکھا جائے جواس موضوع کے جملہ پہلؤں کو معروضی طور پر دنیا کے سامنے پیش کردے محترم جناب محمد اجمل شاہد صاحب اس لحاظ سے ہم سب کے شکر یہ کے مستحق ہیں کہ انہوں نے کمال محنت سے اس کتاب میں شاعرِ مشرق اقبال اور احمدیت سے متعلق ابواب شامل کر کے وقت کی اس ضرورت کو پورا کردیا ہے۔ فجز اہ اللہ احسن الجزاء۔

واضح رہے کہ فاضل مصنف نے اس کتاب کے ذریعہ شاعرِ مشرق کے قدو کا گھے کو کم کرنے کی کوئی شعوری یا لاشعوری کوشش نہیں کی اور نہ ہی اِس'' گناہ ہے لذت' کے ارتکاب کی کوئی ضرورت ہے، بلکہ ان کی سیاسی ، ملی اور مذہبی زندگی کے نشیب و فراز ، مزید برآ ں ان کی تحریرات فرون تجزیه کرتے ہوئے صرف اور صرف جملہ حقائق ، بلکہ اس حوالہ سے The "فطریات کا معروضی تجزیه کرتے ہوئے صرف اور صرف جملہ حقائق ، بلکہ اس حوالہ سے Whole Truth آج کی نسل کے سامنے پیش کر دیا ہے تا کہ وہ اپنا ذہن خود استعمال کرتے ہوئے خود اس حقیقت سے آگاہ ہو تکیں کہ 'مظلوم' اقبال ہی نہیں بلکہ تاریخی اور ابدی حقائق بھی ہیں۔

والسلام مجم الثا قب كاشغرى آسٹریلیا

 $\bigcirc$ 

## عرض حال

علامہ اقبال پاکتان کے معرض وجود میں آنے سے تقریباً نوبرس قبل وفات پاگئے تھے۔
آپ وتحریک پاکتان میں عملی جدوجہد کا موقعہ نہ ملا۔ حقیقت سے ہے کہ ان کی حین حیات پاکتان کا تصور بھی پوری طرح نہ ابھر اتھا۔ قرار داد پاکتان ان کی وفات کے دوسال بعد منظور ہوئی۔
اس کے بعد قیام پاکتان کی مہم حضرت قائد اعظم کی سرکر دگی میں پورے جوش وخروش سے زور کیڑتی چلی گئ تا آئکہ سے ملک دنیا کے نقشہ پرایک حقیقت بن کر ابھر ا۔ اس کی تخلیق میں علامہ کو حصہ لینے کا موقعہ نہ ملا۔ اس کی تخلیق میں علامہ کو دیکھا تھا۔ اگر اس دعوی کو تھے بھی مان لیا جائے تو خواب بہت ہی دھندلا تھا۔ لیک ملکت کا خواب دیکھا تھا۔ اگر اس دعوی کو تھے بھی مان لیا جائے تو خواب بہت ہی دھندلا تھا۔ لیکن افسوسنا ک امر سے کہ جن ہستیوں نے نہا ہے محت اور جانفشانی سے اس خواب کوشر مندہ تعبیر کیا ان کے ذکر کو عمر آپر دہ اخفاء میں رکھا جا تا ہے اور ان کے بیان سے گریز کیا جا تا ہے۔ پاکتان کی تاریخ کو سخ کرنے کا بیمل ایک عرصہ سے جاری ہے۔ ملک کے بعض بہی خواہ اور واقفین حال اس کے خلاف آواز بلند کرتے رہتے ہیں لیکن اس نقار خانہ میں طوطی کی آواز کون سنتا ہے۔

پاکستان کے معرض وجود میں آنے کے بعد علامہ کو پہلے''شاعر پاکستان' اور بعد میں ایران اور دیگر اسلامی مما لک کے لحاظ سے''شاعر مشر ق' کے خطاب سے یاد کیا جاتا ہے۔ ملک میں ان کا یوم ولا دت اور وفات بڑے اہتمام سے منایا جاتا ہے۔ عام تعطیل منائی جاتی ہے۔ ملک میں اقبال اکیڈی قائم کردی گئ ہے جو ہرسال علامہ کی شاعری، فلسفہ اور علم کلام کو نئے سے نئے رنگ میں پیش کرتی ہے۔ اور ان کی طرف سے ہرسال متعدد کتب اشاعت پذیر ہوتی ہیں اور نظریہ اقبال کو نظریہ یا کستان سے ہم آہنگ کرنے کی ہرمکن کوشش کی جاتی ہے۔ اس طرح

علامہ کی زندگی کے حالات و واقعات کو مختلف انداز سے اجاگر کرنے کی کوشش کی جاتی ہے لیکن انتہائی جیرتناک امریہ ہے کہ علامہ کی زندگی کے بعض پہلوؤں کو چھپانے یا غلط انداز میں پیش کرنے کی کوشش بدستور جاری ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ علامہ اور ان کے خاندان کا جماعت احمد بیسے بڑا گہر اتعلق رہا ہے۔ علامہ کے بڑے بھائی اور بھینے مختلص احمد کی شخصہ علامہ نے زندگی بھر جماعت سے ہلکا پھلکا تعلق رکھا اور صرف اپنی زندگی سے تین سال قبل پیعلق بوجوہ تو ڈوالا۔ انصاف اور عدل کا تقاضا ہے کہ جب تک ان کا تعلق رہا اسے تسلیم کیا جائے لیکن اقبال اکیڈی کی مطبوعات میں اس خوف سے کہ عوام میں علامہ کا مقام متاثر نہ ہو۔ اس لئے علامہ اور ان کے خاندان کا بانی جماعت احمد بیا وراحمد بیت سے تعلق کے ذکر سے عداً گریز کیا جاتا ہے۔

یہ امرخوش آئند ہے کہ علامہ کے بیٹے جسٹس جاوید اقبال نے اپنے والد کی زندگی کے حالات پر جو کتاب '' زندہ رود' شائع کی ہے اس میں انہوں نے اپنے تایا زاد مکرم شیخ اعجاز احمد صاحب کا ایک مضمون علامہ کے جماعت احمد یہ سے تعلق کے سلسلہ میں شامل کیا ہے۔ یاد رہے کہ مکرم شیخ اعجاز صاحب اپنے والد مکرم شیخ عطا محمد صاحب کی طرح مخلص احمد کی شخے اور انہوں نے علامہ کے حالات زندگی کے متعلق ایک کتاب ''مظلوم اقبال' شائع کی تھی۔ جسٹس صاحب نے مکرم شیخ اعجاز صاحب کے مضمون کوشائع کرنے کے بعداس کے تاثر کوزائل کرنے کی کوشش کی ہے۔ تاہم ان کی بیجرائت قابل ستائش ہے کہ انہوں نے اپنے والد کے متعلق تصویر کا بیرخ بھی بیان کردیا ہے۔

یہ امر قابل ذکر ہے کہ جسٹس جاویدا قبال صاحب کی کتاب'' زندہ رود''پر مکرم شخ عبدالماجدصاحب نے اپنی کتاب''اقبال اوراحدیت'' میں سیرحاصل تبصرہ شائع کیا تھا اور جسٹس صاحب کے جماعت احمدید کے متعلق بیان کردہ امور کا کلی طور پرمحاسبہ کیا تھا اور اصل حقائق پیش کئے تھے۔ یہ کتاب آج سے تقریباً بچیس سال قبل 1991ء میں شائع کی

گئ تھی۔اب اس امر کی ضرورت تھی کہ تیزی سے بدلتے ہوئے زمانہ کے لحاظ سے خاص طور پرنئ نسل کے لئے ان امور کو از سرنو اُ جاگر کیا جائے تا کہ قارئین اقبالیات کے پیش کردہ یک طرفہ مواد کے مقابل میں تصویر کے دوسرے درخ سے بھی واقف ہو تکیں۔

دوسراا ہم امریہ ہے کہ ملک عزیز میں علامہ کے مقام کو بڑھا چڑھا کر پیش کرنے کا رجحان برٹھتا چلا جارہا ہے۔ ان کی اپنی زندگی میں علاء اور شعراء نے ان کو اپنی تقید کا نشانہ بنا یا اور بعض ناقدین نے ان کو کا فر کے لقب سے نواز اجس کا شکوہ جسٹس جاوید نے اپنی کتاب میں متعدد بارکیا ہے۔ لیکن وقت گزرنے کے ساتھ پہلے علامہ کو شاعر اسلام اور پھر اس سے بڑھ کر مفکر احیائے اسلام 'مجد دُ اور پیغمبرانہ اعجاز' رکھنے والے بزرگ کی صورت میں پیش کیا جارہا ہے۔ ملک کی مشہور علمی اور ادبی شخصیت مکرم جمیل الدین عالی ، علامہ اقبال کے متعلق اس غلط رجحان کا ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

'' ہماری ساری حکومتیں اقبال کورحمۃ الله علیہ اور ولی کامل ثابت کرنے پر تگی ہوئی ہیں۔ علامہ محمد اقبال ایک شاعر تصاور گانا سننے کے لئے بھی جایا کرتے سے۔اس سے ان کی شہرت عام پر کوئی فرق نہیں پڑتا۔''

(روز نامه جنگ -جمعه 9اگست 1995ء)

یے ہے کہ علامہ کے دل میں مسلم قوم کے لئے ایک سوز اور در دتھا جس کا اظہار انہوں نے اپنے اشعار میں کیا اور ان کو بیدار کرنے کی کوشش کی لیکن بیسب شاعرانہ تر نگ تھی ورنہ ملی لحاظ سے وہی کیفیت تھی جس کا اظہار انہوں نے کئی مواقع پر کیا ط

گفتار کا بیه غازی تو بنا، کردار کا غازی بن نه سکا

اس میں کوئی شک نہیں کہ علامہ ایک اچھے شاعر تھے۔انہوں نے مختلف موضوعات پر طبع آزمائی کی اوراس لحاظ سے نہ صرف ان کو برصغیر میں بلکہ بین الاقوامی ادب میں ایک مقام حاصل ہے۔ان کی علمی ، ادبی اور فکری کا وشوں کی بناء پر ان کو کئی القابات سے نواز اگیا ہے۔ان کی شاعری کا ایک موضوع مسلم قوم کی حالت زار کی نقشہ کشی ہے۔انہوں نے مسلم قوم کو بیدار کرنے کے لئے نہایت جوشلی نظمیں لکھی ہیں۔ نیز عصر حاضر میں اسلام کا پیغام مقبول بنانے کے لئے اپنے خطبات میں کئی امور زیر بحث لائے ہیں۔ بیخ طبات '' تشکیل جدید الہیات اسلامیہ' کے عنوان سے شائع ہوئے ہیں۔ اصل خطبات انگریزی زبان میں سے۔ ان خطبات کے متعلق کہتے ہیں کہ:

اور کئی علماءاور نقاد جن میں مولا ناعبدالمها جددریا آبادی اور سید سلیمان ندوی بھی شامل ہیں، اس کواپنی تنقید کا نشانہ بنایا ہے اوریہاں تک کہا ہے:

#### ''اقبال اگريه كتاب نه لکھتے تو بہترتھا''

علامہ کوخوداس امر کا احساس تھا کہ اسلام کی نشاۃ ٹانیکسی''مرد کامل''کے ذریعہ ممکن ہے۔
وہ خود اپنی زندگی میں ایسے مزعومہ امام کے منتظر رہے۔ اب اقبالیات کے دلدادہ اس بات کے دعویدار ہیں کہ وہ مرد کامل خود علامہ ہی تھے اور اسلام کا احیاء اور اس کی نشاۃ ٹانیے علامہ کے پیش کردہ نظریات کے ذریعہ ہی ممکن ہے۔ یہ نقطہ نظر انتہائی گمراہ کن ہے۔ دین اسلام کوئی دنیوی نظام نہیں ہے بلکہ یہ ایک روحانی نظام ہے۔ اس کا نزول سیدنا حضرت خاتم النہیین صلاح آلیہ کی ذات بابر کات بروز کامل کے ذریعہ اس کی نشاۃ ٹانیے بھی آنحضور صلاح آلیہ کے بروز کامل کے ذریعہ اس کی فائم ہوچکا ہے اور قائم کردہ خلافت علی مین ہاجا لئیس تھے دریعہ ہوگی۔ الحمد للہ یہ بابر کت نظام تائم ہوچکا ہے اور نہایت کامیا بی کے ساتھ اشاعت اسلام کا کام اکناف عالم میں ترقی پذیر ہے۔ یہ ظیم روحانی کام کسی شاعر کے بس کاروگ نہیں۔ نیز جوشخص خود اپنی زندگی میں کسی مرد کامل کی تلاش میں رہا اب سی کومرد کامل فی تلاش میں رہا اب سے کومرد کامل قرار دینا انتہائی گمراہ کن ہے۔

# سرمحدا قبال اورسرمحد ظفير الله خان

سرزمین پنجاب میں ضلع سیالکوٹ صوبہ پنجاب کو بیخصوصی اعزاز حاصل ہے کہ اس مردم خیزمٹی میں انیسویں صدی کے اختتام پر دونہایت ذہین وفطین اشخاص نے جنم لیا۔ جنہوں نے آنے والے دور میں نہ صرف بڑا نام پیدا کیا بلکہ امت مسلمہ کی اپنے اپنے رنگ میں غیر معمولی خدمات سرانجام دیں اور دنیا کی تاریخ پرانمٹ نقوش چھوڑ ہے۔ میری مراد

1- شاعر مشرق ڈاکٹر سرمحمد اقبال

2- سرمحد ظفر الله خان

سے ہے۔ یہ بچیب امر ہے کہ ان دونوں حضرات کا تعلق اپنی جائے پیدائش سیالکوٹ کے علاوہ جماعت احمد یہ حضرت جماعت احمد یہ حضرت مرزاغلام احمد صاحب قادیانی علیہ السلام سے عہد بیعت کا شرف حاصل کیا۔ فرق صرف اس قدر ہے کہ چو ہدری محمد ظفر اللہ خان صاحب نے یہ عہد زندگی بھر پوری وفا داری اوراطاعت شعاری کے ساتھ نبھا یالیکن اس کے برعکس ڈاکٹر محمدا قبال صاحب نے اپنی زندگی کے کم وہیش تیں سال کی ساتھ نبھا یالیکن اس کے برعکس ڈاکٹر محمدا قبال صاحب نے اپنی زندگی کے کم وہیش تیں سال میں اپنا پیعلق تو ٹر دالا اور جماعت کی تھلم کھلا مخالفت کا طریق اختیار کیا۔ لیکن جیسا کہ آئندہ تفصیل سے بیان کیا جائے گا کہ اس مخالفت کو اعتقادی اختلاف کا رنگ دینے کی کوشش کی گئی لیکن در حقیقت اس کی وجوہ تحصی اورا قتصادی تھیں۔ نیز اس دور میں احرار نے ان کو اپنا ہم نوا بنا نے کے لئے تمام جتن کئے سے اس بناء پر عصر حاضر کے مشہور نقاد علامہ نیا ذخچوری نے اس شخص کوجس نے علامہ قبال کی جماعت احمد یہ کی مخالفت کا حوالہ دیا تھا اسے جوا با تحریر کیا:

''علامہ اقبال کی جس تحریر کا آپ نے حوالہ دیا ہے وہ 1933ء کے بعد کی ہے جب احرار کی شورش سے مرعوب ہوکر اپنی جان چھڑا نے کے لئے وہ اس بیان کے دینے پرمجبور ہوگئے۔ ورنہ اس سے قبل وہ احمدیت کے بڑے مداح تھے۔ چنانچہ حضرت مرزاصا حب کی وفات کے دوسال بعد علی گڑھ کے اسٹریچی ہال میں انہوں نے جوتقریر کی تھی اس کا ایک فقرہ ہی تھا کہ'' پنجاب میں اسلامی سیرت کا تھیڈ شمونہ اس جماعت کی شکل میں ظاہر ہؤا جے فرقۂ احمدیہ کہتے ہیں۔''

(ماہنامہ نگار – تتمبر 1961ء)

#### ميدان سياست ميں خدمات

پاکتان کے معرض وجود میں آنے سے قبل میدونوں حضرات ملکی سیاست اور خاص طور پر آزادی ہند کی جنگ میں دو عظیم لیڈر بن کر اُبھر ہے۔ تمام تاریخ ساز مواقع پر مسلمانوں کی نظریں ان کی طرف اُٹھی تھیں اور انگریز حکومت بھی ان کوعزت کی نگاہ سے دیکھی تھی۔ چنانچیان دونوں حضرات کو حکومت کی طرف سے ''مر'' کا اعزازی خطاب دیا گیا۔ یہ گویا ان کی ملک کی فلاح و بہود کے لئے اور ان کی علمی واد بی خدمات کے اعتراف کے طور پر تھا۔

گور نمنٹ برطانیے نے برصغیر کی آزاد کی اوران کے آئندہ آئینی کر دار کے متعلق متواتر تین سال 1930 – 1931 گول میز کا نفرسوں کا لندن میں انعقاد کیا ۔ کمرم چو ہدری صاحب ان تینوں کا نفرنسوں میں بطور مسلم نمائندہ شامل ہوئے ۔ مکرم ڈاکٹر صاحب صرف دوسری اور تیسری کا نفرنس میں شامل ہوئے ۔ چو ہدری صاحب نے ان کا نفرنسوں میں نمائندگی کا پوراحق ادا کیا اوران مواقع سے ملک کی آزادی کی راہ ہموار کرنے کے لئے بھر پور فائدہ اٹھا یا۔ علامہ اقبال دوسری گول میز کا نفرنس میں شریک ہوئے لیکن اس میں ان کا کر دار صرف علامہ اقبال دوسری گول میز کا نفرنس میں شریک ہوئے لیکن اس میں ان کا کر دار صرف

ايك خاموش تماشائي كاتھا۔مصنف زندہ روداس بارہ میں لکھتے ہیں:

'' دوسری گول میز کانفرنس کے ریکارڈ سے ظاہر ہے کہ اقبال نے مباحث میں کوئی عملی حصہ نہ لیا بلکہ اقلیتی سب سمیٹی کے اجلاسوں میں خاموش بیٹھے رہے۔''
(''زندہ روڈ'صفحہ 897)

علامہ کی اس کارکردگی سے نصرف مسلم زنماء بلکہ انگریز حکومت کوجھی مایوی ہوئی۔ اس بناء پر علامہ کی تیسر کی گول میز کا نفرنس میں شرکت چو ہدر کی ظفر اللہ خان کی ذاتی کوشش کے نتیجہ میں ممکن ہوسکی ور نہ حکومت ان کوشا مل کرنے کے حق میں نہ تھی۔ چنا نچے جب تیسر کی گول میز کا نفرنس کے لئے نام پیش ہوئے تو وزیر ہند نے علامہ کا نام کاٹ دیا تھا اور اس کی وجہ یہ بیان کی:

'' اقبال چھیلی کا نفرنس میں بالکل خاموش اور چپ چاپ تماشائی کی حیثیت سے بیٹے اربال اور کسی بحث میں اس نے حصہ نہ لیا۔ ایسے خاموش، بے زبان اور کم سخن شخص کو دوبارہ بلا نابالکل بے کار ہے۔ ہمیں ایسے آدمیوں کی ضرورت ہے جو آئین ورستور اور قانون وضع کرنے کی بحثوں میں حصہ لیں۔ اُون چنے کو سمجھیں۔ ہمیں بھی ستور اور قانون وضع کرنے کی بحثوں میں حصہ لیں۔ اُون چنے کو سمجھیں۔ ہمیں بھی سمجھا نمیں اور جس کا نسٹی ٹیوشن کا خاکہ ہم تیار کرر ہے ہیں۔ اس میں اگر ہمار کی سمجھا نمیں اور جس کا نسٹی ٹیوشن کا خاکہ ہم تیار کرر ہے ہیں۔ اس میں اگر ہمار کی راہنمائی نہیں کر سکتے تو کم از کم امداد ضرور کریں۔'

(بحواله مركزشت اقبال، ازعبدالسلام خورشير صفحه 207)

# مسلم لیگ کی صدارت

آزادی ہندی تحریک میں کانگریس پیش پیش تھی اور وہ اپنے آپ کو ہندوؤں اور مسلمانوں کی نمائندہ جماعت قرار دیتی تھی اور اس میں کوئی شک نہیں کہ ایک وقت میں بہت ہے مسلم زعماء اور مسلم جماعتیں کانگریس کی ہم نواتھیں لیکن جلد مسلمانوں کے ہمدر دلیڈروں نے بیمحسوس کیا

کہ ملک کی آزادی کے بعدوہ انگریز کی غلامی سے نکل کر ہندوؤں کی غلامی میں چلے جائیں گے۔

اس غرض کے لئے حضرت قائد اعظم کی قیادت میں مسلم لیگ کا احیاء ہو ااور جلد یہ مسلمانوں کی نمائندہ جماعت بن کرا بھری۔ اس جماعت کے جھنڈ نے سلے مسلمانوں نے ایک الگ مملکت کا مطالبہ کردیا۔ اس دور میں جن مسلم زعماء نے قائد اعظم کا ساتھ دیا ان میں علامہ اقبال اور چوہدری ظفر اللہ خان بھی تھے۔ تحریک پاکستان میں انہوں نے مسلم لیگ میں شمولیت کی اور اسے فعال جماعت بنایا۔ چنا نچ 1931ء میں لیگ کی صدارت مکرم چوہدری صاحب نے کی اور اسے فعال جماعت بنایا۔ چنا نچ 1931ء میں لیگ کی صدارت مکرم چوہدری صاحب نے کی اور دوسال پہلے وفات پا گئے لیکن چوہدری صاحب کو خدا تعالی نے بمی زندگی عطافر مائی وہ نہ صرف دوسال پہلے وفات پا گئے لیکن چوہدری صاحب کو خدا تعالی نے بمی زندگی عطافر مائی وہ نہ صرف قیام پاکستان کے ابتدائی ہمیرو تھے بلکہ استحکام پاکستان کے لئے ان کی خدمات غیر معمولی تھیں۔ حضرت قائدا عظم نے اس بنی مملکت کا پہلا وزیر خارجہ مقرر کیا اور مسلسل سات سال تک آپ نے خدمت سرانجام دی اور مملکت یا کستان کا نشاندار تعارف اکناف عالم میں کرایا۔

## قراردادِ يا كستان

جیسا کہ بیان کیا جاچکا ہے کہ علامہ اقبال لا ہور کے تاریخی اجلاس 1940ء میں قرار داد
پاکستان کے ریز ولیوشن کی منظوری سے دوسال قبل وفات پا گئے تھے، تحریک پاکستان کا علامہ کی
زندگی میں نام ونشان نہیں تھا۔ اس دور میں نہ تو ابھی پاکستان کا نام تجویز ہؤا تھا اور نہ ہی
مسلمانوں کی ایک الگ مملکت کے قیام کا کوئی تصور ابھر اتھا۔ اس وقت کانگریس اور مسلم لیگ
دونوں ہندوستان کی آزادی کے لئے کوشاں تھیں۔ آزادی کے بعد مسلمانوں کو اپنے حقوق کے
متعلق کچھ خدشات تھے۔ اس سلسلہ میں کانگریس کی ہٹ دھری کی وجہ سے مسلمانوں کو الگ

ہونے کا خیال پیداہؤا اور دیکھتے ہی دیکھتے تحریک پاکستان کی صورت میں زور پکڑتا چلا گیا اور کہلی وفعہ قرار داد لا ہور 1940ء میں منظور کی گئی۔ الغرض بید حقیقت ہے کہ علامہ کی زندگی میں تحریک پاکستان کا ہر گرکوئی نام ونشان نہیں تھا۔ اس لئے آج علامہ اقبال کے مداح ان کی طرف زیادہ سے زیادہ یہ بات منسوب کرنے کی جسارت کرتے ہیں کہ علامہ نے پاکستان کا خواب دیکھا تھا لیکن ایسے کسی خواب کا ذکر علامہ کے منظوم اور منثور کلام میں کسی جگہ بھی اشارۃ یا کنایۃ کھی موجو دنہیں لیکن اس کے برکس چو ہدری محمد ظفر اللہ خان صاحب کو خصرف تحریک پاکستان میں بھر پور حصہ لینے کا موقع ملا بلکہ اس مملکت کے قیام کے بعد اس کی متواتر کئی سال تک خدمت میں بھر پور حصہ لینے کا موقع ملا بلکہ اس مملکت کے قیام کے بعد اس کی متواتر کئی سال تک خدمت کی تو فیق ملی۔ یہ سلم تو م کی بدشمتی ہے کہ وہ اپنے اس عظیم محن کی خدمات کا بوجوہ اعتراف نہیں کی تو فیق ملی۔ یہ سام تو م کی بدشمتی ہے کہ وہ اپنے اس عظیم محن کی خدمات کا بوجوہ اعتراف نہیں اس امر کا کنشاف ہؤ ا ہے کہ تاریخی حقیقت کو زیادہ دیر تک چھپا یا نہیں جاسکتا۔ حال ہی میں اس امر کا اعتمان ہو اپنے ایک مضمون میں جوڈ یکی ٹائمز کی 22 دسمبر 2012ء کے شارہ میں شائع ہؤ ا ہے دیر ترک ہو رہیا ہے: صاحب نے ایک مضمون میں جوڈ یکی ٹائمز کی 22 دسمبر 2012ء کے شارہ میں شائع ہؤ ا ہے دیر ترک یا ہو کہ بیا ہے:

ترجمہ: ''میسر ظفر اللہ ہی تھے جنہوں نے قرار دادلا ہور کا مسودہ تیار کیا تھا جس میں پہلی دفعہ پاکستان کا تصور پیش کیا گیا تھا۔سر ظفر اللہ کا تعلق بہر حال .... احمد یہ فرقہ سے تھا۔اس لئے اس سلسلہ میں ان کے کر دارکوسالہا سال تک صیغۂ راز میں رکھا گیا۔ یہاں تک کہ حال ہی میں لارڈ لنلتھکو کی تحریر کردہ دستاویزات اور خطوط نے سر ظفر اللہ خان کے کر دارکی مرکزی حیثیت کو منکشف کردیا ہے۔' (ڈیلی ٹائمز 22 دسمبر 2012ء)

کردیا ہے۔' (ڈیلی ٹائمز 22 دسمبر 2012ء)

1943ء تک گورنر جنرل رہے۔ واضح ہے کہاس عرصہ میں ملک میں ہونے والے وا قعات کے متعلق ان کی شہادت بہت ہی ثقہ ہے۔

#### خودى اورانكسارى

ان دونوں حضرات کی زندگی کا ایک اہم پہلوخدا تعالیٰ کی ذات پر زندہ ایمان اور یقین سے تعلق رکھتا ہے۔خدا تعالیٰ نے ان دونوں کو بے پناہ ذہنی اور عقلی صلاحیتوں سے نواز اتھا اوراس کا تقاضہ بیتھا کہ وہ مزید خدا تعالیٰ کی طرف جھتے اور اس کے مزید انعامات کا مورد بنتے۔اس نقطہ نظر سے جب ہم ان دونوں حضرات کی زندگی کا مطالعہ کرتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ علامہ نے اپنی زندگی میں ''خودی'' کا فلسفہ اپنایا اور ہمیشہ خدا تعالیٰ سے گلے اور شکوے کا گستا خانہ لہجہ اختیار کیا اور دوسروں کو بھی اس کی ترغیب دی۔اس بارہ میں علامہ کی شوخی ملاحظ فرمائیں فودی کو کر بلند اتنا کہ ہر تقذیر سے پہلے

خودی کو کر بلند اتنا کہ ہر تقدیر سے پہلے خدابندے سےخود پوچھے بتا تیری رضا کیا ہے

خودی دراصل تکبراورا پنے بڑے پن ہونے کا حساس ہے اور بیوہ گناہ ہے جو کسی رنگ میں مخلوق کو زیب نہیں دیتا بلکہ خدا تعالی کے غضب کو دعوت دیتا ہے اس کے مقابلہ میں عاجزی اور انکساری اور مالک حقیقی کے سامنے فروتی سے جھکنا ہی عبادت کالب لباب ہے۔ اس پہلو سے علامہ کن' رموز خودی' اور چوہدری صاحب کی' تحدیث نعمت' کا مطالعہ کریں تو بیام کھل کر سامنے آتا ہے کہ چوہدری صاحب اپنی ہرکامیا بی پرخدا تعالی کے حضور مزید جھکتے چلے گئے اور خدا تعالی کے انعامات بارش کی طرح ان پر برستے چلے گئے۔ تمام مراتب عالیہ ان کے قدموں کے نیچے تھے۔ وہ واقعی عبد شکور تھے اور خدا تعالی کے وعدہ کی فن شکر ڈ ٹیٹہ لکڑ ڈیٹ ڈ لکڑ ذیک ڈ ٹیٹم کی زندہ تصویر تھے۔ اس کے مقابلہ میں خدا تعالی نے علامہ کوجن ذہنی اور علمی صلاحیتوں سے نواز اتھا وہ اس امرکا

تقاضا کرتے تھے کہ وہ خدا تعالیٰ کی ان تعمتوں کا شکرادا کرتے اور انکساری کا طریق اختیار کرتے کے مطالعہ سے یہ حقیقت کھل کر سامنے آتی ہے کہ علامہ اپنی زندگی کے اکثر حصہ میں معاثی مشکلات سے دو چار رہے۔ اس سلسلہ میں ان کی ہر کوشش بالآخر مایوی میں بدل جاتی۔ بعض مشکلات سے دو چار رہے۔ اس سلسلہ میں ان کی جر کوشش بالآخر مایوی میں بدل جاتی۔ بعض اوقات یوں معلوم ہوتا تھا کہ کوئی اچھا عہدہ ان کی دسترس میں ہے اور بظاہر حالات بھی سازگار ہوتے لیکن میں وقت پر معاملہ دگرگوں ہوجا تا۔ اس کی واضح مثال 1925ء میں پنجاب میں ان کے چیف جسٹس کے تقر رکی اور 1935ء میں وائسرائے کی کوئسل میں تقر رکے معلق تھی۔ اگران کو کئی سروس مل جاتی تو ان کی معاثی حالت بہتر ہوسکتی تھی اور گھر میں تگی ترشی کا مداوا ہو سکتا تھا۔ لیک کوئی سروس مل جاتی تو ان کی معاثی حالت بہتر ہوسکتی تھی اور گھر میں تگی ترشی کا مداوا ہو سکتا تھا۔ لیکن ہر دوموقعہ پر بظاہر حالات سازگار شے مگر معاملہ عین وقت پر بگڑ جاتا تھا۔ جس سے علی معلوم ہوتا ہے کہ علامہ خدا تعالیٰ کی تائید و نصر سے سے محروم شے۔ اقبالیات کے شائقین علامہ کی اسلام سے محبت اور ان کے شق رسول کا تذکرہ کرتے ہیں لیکن جس ہستی نے ہمیں نیعتیں عطا کی ہیں اس سے لاتعلقی اور بے پرواہی دونوں شنا تض نظر آتی ہیں۔ اس لئے امام زمانہ نے اس عطا کی ہیں اس سے لاتعلقی اور بے پرواہی دونوں شنا تض نظر آتی ہیں۔ اس لئے امام زمانہ نے اس

یارو خودی سے باز بھی آؤگے یا نہیں خُو اپنی پاک صاف بناؤگے یا نہیں

# وائسرائے کوسل میں تقرر

آنریبل سرفضل حسین وائسرائے کونسل میں قریباً پندرہ برس تک ممبرر ہے۔ انہوں نے نہایت کا میابی سے مسلمانوں کے حقوق کی ترجمانی کی اور اپنا نام پیدا کیا۔ 1935 میں ان کی ریٹائرمنٹ کے بعدان کے جانشین کے تقرر کے متعلق پریس میں کافی چرچا تھا اور اس غرض کے

کئے یہی دونام یعنی ڈاکٹر محمداقبال اور چوہدری محمد ظفر اللہ خاں بطور خاص کئے جارہے تھے۔
قرائن سے بیاندازہ ہوتا تھا کہ علامہاقبال کا تقرر عمل میں آجائے گا۔ مسلمانوں کی طرف
سے احرار اور پریس میں سے''زمینداز' اخبار خاص طور پر پُرزور مطالبہ کررہے تھے۔ یہ
چوہدری صاحب کے متعلق بھی پروپیگنڈہ کررہے تھے کہ وہ چونکہ'' قادیانی'' ہیں اس لئے
مسلمان ان کواینانمائندہ قبول کرنے کے لئے تیار نہیں ہیں۔

یمی وہ دورتھا کہ جب علامہ کسی مستقل آمد کے ذرائع کی تلاش میں تھے۔ وائسرائے کونسل میں تھے۔ وائسرائے کونسل میں تقر رسے ان کی مخدوش مالی حالات کا مداوا ہوسکتا تھا۔لیکن تتم ظریفی یہ ہوئی کہ حکومت ہندنے باوجود مکرم چوہدری صاحب کے بعض عذر پیش کرنے کے ان کا ہی تقر راس عہدہ کے لئے کردیا۔

چوہدری صاحب کا پیتقررعلامہ کے لئے ایک عظیم ابتلاء بن گیا۔علامہ کی اس محرومی سے احرار نے فائدہ اٹھا یا اور ان کو جماعت کی مخالفت اور ان کو غیر مسلم قرار دینے کے مطالبہ پر اکسایا۔اس پس منظر سے واضح ہے کہ 1935ء میں علامہ کی جماعت احمد میر کی مخالفت صرف ذاتی عنا داور انتقام پر مبنی تھی۔

واضح رہے کہ علامہ یہ چاہتے تھے کہ ان کے مطالبہ کے نتیجہ میں اگر حکومت جماعت احمد یہ کوغیر مسلم مان لیتی ہے تو پھر چو ہدری صاحب ایک مسلم سیٹ پر قائم نہیں رہ سکتے اور اس طرح علامہ کے تقر رکی راہ ہموار ہوسکتی تھی لیکن علامہ کی بینحواہش اور کوشش ان کی زندگی میں نتیجہ خیز ثابت نہ ہوئی۔

علامہ نے جماعت احمد یہ کے خلاف اپنی مہم کو بظاہر مذہبی رنگ دیا اور احرار کے جماعت احمد یہ کے خلاف اپنی مہم کو بظاہر مذہبی رنگ دیا اور احرار کے جماعت احمد یہ کے خلاف گھسے پٹے الزامات کو درست قرار دینے کی کوشش کی ،لیکن سوال میں پیدا ہوتا ہے کہ کیا علامہ کو جماعت کے افراد سے قریبی تعلقات کے دور میں وہ باتیں معلوم نہ ہوئیں اور یکدم ان کا انکشاف اس وقت ہؤا جب وائسرائے کونسل میں ان کے متوقع تقرر

کے برعکس حکومت ہند نے مکرم چو ہدری صاحب کا تقر رکردیا پھر بیام بھی قابل غورہ کہا گر علامہ کوکوئی شبہ پیدا بھی ہؤا تھا تو کہیں دور جانے کی ضرورت نہ تھی بلکہ اپنے ہی گھر کے افراد یعنی اپنے بڑے قابل قدر بھائی مکرم شنخ عطامحمرصا حب اورایک بھینچ مکرم شنخ اعجاز احمرصا حب جو بفضلہ تعالی تھلم کھلا احمدی متھے سے وضاحت کرواسکتے تھے۔اس بناء پران کے بھینچ مکرم شنخ اعجاز احمد صاحب کا شکوہ بجاہے گ

#### کچھ ہم سے کہا ہوتا کچھ ہم سے سنا ہوتا

### شاعرمشرق اورمغربي دنيا كامنفر دداعي الياللد

جیسا که شروع میں بیان کیا گیا ہے کہ ان دونوں حضرات کو ملکی سیاست میں غیر معمولی اور بنیادی خدمات سرانجام دینے کے علاوہ اپنے دائرہ کا رمیں کام کرنے کی وجہ سے دنیا کے مشرقی اور مغربی مما لک میں خوب شہرت ملی۔ اس لحاظ سے اگر علامہ اقبال'' شاعر مشرق' بن کر اُبھرے تو دوسری طرف مکرم چوہدری صاحب نئی مملکت پاکستان کے پہلے وزیر خارجہ اور بعد میں دنیا کے اُفق پر ایک غیر معمولی بین الاقوامی شخصیت بن کر اُبھرے۔ نیز اپنی ان سیاسی خدمات کے ساتھ ساتھ مغربی مما لک میں دین اسلام کی تعلیم کا فریضہ سرانجام دیا۔ اس لحاظ سے آب مغربی دنیا میں دین اسلام کے منفر دداعی الی اللہ تھہرے۔

قیام پاکتان کے بعد پہلے علامہ کو ملک کا شاعرتسلیم کیا گیا۔لیکن چونکہ آپ کا شاعرانہ کلام اردوزبان کے علاوہ فارس زبان میں بھی ہے اس لئے ہمسایہ ملکوں میں بھی اس کو سراہا گیا اوراس بناء پر آپ کو شاعر مشرق کے لقب سے نوازا گیا۔اس کے مقابلہ میں چوہدری صاحب کو ملکی سیاست اور وزیر خارجہ کی حیثیت سے اور بعد میں انٹرنیشنل کورٹ آف جسٹس اور جزل اسمبلی کے صدر کی حیثیت سے اپنی زندگی کا بیشتر حصہ مغربی ممالک میں گذارنے کا موقع ملا۔اس عرصہ

میں آپ نے اپنی مفوضہ سیاسی سرگرمیوں کے علاوہ مغرب کے لوگوں کو اسلام کا پیغام پہنچا نے کے لئے قرآن مجید کا ترجمہ اس انداز میں کیا کہ مغربی ممالک میں بستے والے لوگ قرآنی مطالب کو باآسانی سمجھ سکیس نیز حضرت بانی اسلام سیدنا آنحضرت صلاح اللیج کی شخصیت اور مقام کو واضح کرنے باآسانی سمجھ سکیس نیز حضرت بانی اسلام سیدنا آنحضرت صلاح کی مشہور تصنیف ریاض الصالحین کا انگریزی میں ترجمہ کیا۔ اس طرح ایک کتاب معاوہ مشہور محدث امام نووی کی مشہور تصنیف کریاض الصالحین کا انگریزی میں ترجمہ کیا۔ اس طرح ایک کتاب تاب مطال کی بہترین طور پرعکاسی کرتی ہے۔ نیز جہاں موقع میسر ہوا اسلام کے متعلق مضامین کی جواسلام کے متعلق مغربی ممالک میں بھیلی ہوئی غلط فہمیوں کو دور کرنے کے لئے بذریعہ مضامین اور تقاریر کوشش جاری رکھی۔ نیز اپنی ریٹائر منٹ کے بعد آپ نے اپنی آپ کو کلیٹا خدمت اسلام کے لئے وقف کردیا اور لندن مشن میں قیام کرکے انگریزی زبان میں اسلام کے متعلق لٹریچ فراہم کیا۔ ان ممالک میں نومبائعین کی تعلیم و تربیت میں وافر حصہ لیا۔

یہاں بیام بھی قابل ذکر ہے کہ حضرت چوہدری صاحب نے مغربی ممالک میں اسلام کی تعلیم قبلیخ اور دعوت الی اللہ کا جوسلسلہ شروع کیا وہ صرف زبانی جمع خرچ نہیں تھا بلکہ اس کے لئے انہوں نے اپنا عملی نمونہ بھی فراہم کیا۔ آپ کی بے پناہ مصروفیات نئے وقتہ نماز کی ادائیگی اور دیگر اعمال کی ادائیگی میں حاکل نہ ہوئیں۔ اس کے برعکس اس میں کوئی شک نہیں کہ علامہ اقبال نے اپنی شاعری کے ذریعہ مسلم قوم میں ایک نیا اور جوش وجذبہ پیدا کرنے کی کوشش کی لیکن وہ صرف اپنی شاعری کے ذریعہ مسلم قوم میں ایک نیا اور جوش وجذبہ پیدا کرنے کی کوشش کی لیکن وہ صرف دی گھتار کے غازی'' متھاور عملی طور پر کوئی نمونہ مسلم قوم کوفرا ہم نہ کر سکے عملی میدان میں ان کی وہی کیفیت تھی جس کا اظہار انہوں نے اس شعر میں کیا ہے۔

مسجد تو بنادی بل بھر میں ایماں کی حرارت والوں نے من اپنا پرانا پائی ہے، برسوں میں نمازی بن نہ سکا

## علامها قبال کے خاندان میں احمہ بیت کا نفوذ

اس دَور میں پاکتان میں عام طور پر اور خاص طور پر جماعت احمد یہ کے خلاف اکثر حقائق کو پردہ اخفاء میں رکھنے یا بالکل تبدیل کردینے کا مزاح ترتی پذیر ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ملک کی نامور شخصیات جن کا تعلق جماعت احمد یہ کے ساتھ ہے اور جن کی ملک وقوم کے لئے خدمات غیر معمولی ہیں ان کے ذکر سے گریز کیا جاتا ہے۔ نیز اگر بعض انصاف پسند حضرات جماعت کے حق میں کوئی بات کہتے ہیں تو ان کا ذکر بالکل نہیں کیا جاتا۔ گویا تاریخی حقائق کو چھپانے یا بدلنے کا عمل برملا ہور ہاہے۔ اگر دیکھا جائے تو یہ لی بھی ملک میں دہشت گردی اور صحافتی بددیا تی کا ہی نتیجہ ہے۔

اس امر میں کوئی شک نہیں کہ علامہ اقبال اور ان کے خاندان کا تعلق جماعت احمد یہ کے ساتھ رہا ہے۔ لیکن آج اقبالیات پر تحقیق کرنے والے اس تعلق کا قطعی طور پر ذکر نہیں کرتے یا اس کا کلی طور پر انکار کرتے ہیں ہمار ااصولی موقف یہ ہے کہ انسانی زندگی میں بعض تغیرات ہوتے رہے ہیں لیکن انصاف کا تقاضایہ ہے کہ جب تک علامہ اقبال یا ان کے خاندان کے افراد کا تعلق جماعت احمد یہ کے ساتھ قائم رہا اس کو چھیانے یا انکار کرنے کی کوئی وجہ نہیں۔ اگر ان میں سے بعض نے بوجوہ اپنی رائے بدل لی تو اس کے ذکر میں ہم گز کوئی مضا گفتہ نہیں لیکن جن افراد کا تعلق تاحیات رہا ان کا ذکر محض تعصب کی بناء پر نہ کرنا انتہائی برد لی ہے۔ اس باب میں ہم علامہ اقبال کے خاندان میں احمد یہ کے خاندان میں احمد یہ کے نفوذ کے متعلق بعض حقائق ہدیہ قارئین کررہے ہیں۔

علامہ اقبال کے خاندان کا تعلق شہر سیالکوٹ سے تھا۔ یہی وہ شہر ہے کہ جہاں حضرت بانی جماعت احمد یہ اپنے دعویٰ سے قبل بغرض ملازمت چند سال قیام پذیر رہے۔ اسی طرح اپنے

دعویٰ کے بعد بھی متعدد باراس شہر میں آئے ۔اس شہراورعلاقہ کے کئی بزرگ اصحاب حلقہ بگوشِ احمدیت ہوئے ۔حضور نے اپنی کتاب ضمیمہ انجام آتھم میں ان 313 خوش قسمت اصحاب کے نام تحریر کئے ہیں، جنہوں نے اوائل میں احمدیت قبول کی اور آپ سے بیعت کا شرف حاصل ہؤا۔ ان میں سے کئی اصحاب کا تعلق سیالکوٹ سے تھا۔ ان میں سے ایک خوش قسمت شخص ڈاکٹر اقبال کے بڑے بھائی مکرم شیخ عطامحمد صاحب سے جن کا نام 224 نمبر پر درج ہے۔ مکرم شیخ صاحب کی نرینہ اولا دنہ تھی چنانچہ حضور کی دعا سے ان کے ہاں ایک بیٹا پیدا ہؤا جس کا نام ڈاکٹر اقبال کے نرینہ اولا دنہ تھی چنانچہ حضور کی دعا سے ان کے ہاں ایک بیٹا پیدا ہؤا جس کا نام ڈاکٹر اقبال نے اعجاز احمد کھالیتی یہ بیٹا حضرت احمد علیہ السلام کی دعا کا ثمرہ ہے۔

مکرم شیخ اعجاز احمد صاحب 1899ء میں پیدا ہوئے اور انہوں نے ''مظلوم اقبال' کے نام سے کتاب تحریر کی جو 1985ء میں شائع ہوئی۔جس میں انہوں نے علامہ اقبال اور ان کے خاندان میں احمدیت کا ذکر بھی کیا اور اس طرح اصل حقائق پیش کئے جن کوتسلیم کرنے میں کسی کو کوئی تعرض نہیں کرنا چاہئے۔

علامہ اقبال کے ایک بیٹے مرم جسٹس جاوید اقبال صاحب جو 1924ء میں پیدا ہوئے انہوں نے اپنے والد ڈاکٹر اقبال کی زندگی کے متعلق ایک کتاب ''زندہ رود'' تین جلدوں میں شاکع کی ۔ تیسری جلد میں ایک باب ''اقبال اور احمد بیت' کے متعلق ہے جوزیادہ تر مکرم شخ اعباز احمد صاحب کا ہی تحریر کردہ ہے ۔ لیکن مکرم جسٹس صاحب نے اپنے حواثی میں بیرتا ثر دینے کی کوشش کی ہے کہ علامہ اقبال اور ان کے والد اور خاندان کے افراد کا جماعت سے تعلق نہ تھا۔ واضح رہے کہ جسٹس جاوید اقبال اپنے کزن شخ اعباز احمد صاحب سے 25 سال چھوٹے بین اس لئے جن حالات کاعلم مکرم شخ اعباز احمد صاحب کو ہوسکتا تھا وہ ہرگز مکرم جسٹس جاوید صاحب کو ہوسکتا تھا وہ ہرگز مکرم جسٹس جاوید عیا سے دینے میں اس کئے جن حالات کاعلم مکرم شخ اعباز احمد صاحب کا بیان زیادہ ثقہ اور مقدم ہونا جائے۔ پھریہ امر بھی قابل غور ہے کہ جسٹس جاوید جائے۔ پھریہ امر بھی قابل غور ہے کہ جسٹس جاوید صاحب کا بیان زیادہ ثقہ اور مقدم ہونا جائے۔ پھریہ امر بھی قابل غور ہے کہ جسٹس جاوید صاحب کا بیان زیادہ ثقہ اور مقدم ہونا جائے۔ پھریہ امر بھی قابل غور ہے کہ جسٹس جاوید صاحب کا بیان زیادہ تھے۔ وہ جب وہ

گیارہ بارہ سال کے تھے یعنی اپنی شعور کی عمر میں قدم رکھا تھا۔ اس وقت علامہ اقبال کھلم کھلا معاند بین احمد بیت کے خلاف بعض مضامین تحریر معاند بین احمد بیت کے خلاف بعض مضامین تحریر کئے ۔ اس لئے ان کے ذہن پر ان حالات کا اثر غالب ہے ۔ لیکن جو پچھ 1935ء سے بل ہو اور گھر کے پرانے افراد جن کا احمد بیت سے تعلق تھاوہ اس دنیائے فانی سے گذر چکے تھے۔ وہ حالات جسٹس صاحب کے نظر سے اوجھل تھے۔ لازمی طور پر اس دور کے حالات کے متعلق مکرم شیخ اعجاز احمد صاحب کی شہادت زیادہ وزن رکھتی ہے۔ بجیب امریہ ہے کہ جسٹس صاحب کی شہادت زیادہ وزن رکھتی ہے۔ بجیب امریہ ہے کہ جسٹس صاحب کی شہادت زیادہ وزن رکھتی ہے۔ بجیب امریہ ہے کہ جسٹس صاحب کی کوشش کرتے ہیں کہ وہ احمد کی نہ شیخ عطا محمد صاحب اپنے والد کے متعلق حتمی طور پر کہتے کرتے ہیں کہ وہ احمد کی نہ شیخ اعجاز احمد صاحب اپنے والد کے متعلق حتمی طور پر کہتے ہیں کہ وہ احمد کی نہ بیان کی وجود گی میں جسٹس صاحب کے بیان کو وقعت دی جاسکتی ہے؟

# حضرت بانئ جماعت احمريه كاقبل از دعوى سيالكوث ميں قيام

حضرت بانی جماعت احمد بید حضرت مرز اغلام احمد صاحب میسی موعود ومهدی معهود علیه السلام کا سیالکوٹ شہر سے پراناتعلق رہا ہے۔ وہ دعویٰ سے قبل اپنی ملازمت کے سلسلہ میں وہاں قیام پذیر رہے اور پھر دعویٰ کے بعد بھی متعدد مرتبہ وہاں تشریف لے جاتے رہے۔ وہاں آپ کے مخلصین کی اچھی خاصی تعداد موجود تھی بلکہ ایک موقع پر آپ نے سیالکوٹ کو اپنا وطن ثانی بیان کیا۔ اس دور کا ذکر جسٹس صاحب نے اپنی کتاب '' زندہ رود'' میں خاص طور پر کیا ہے۔ مصنف زندہ رود کھتے ہیں:

''اقبال کی ولادت سے پیشتر مرزاغلام احمد سرکاری ملازمت کے سلسلہ میں چار یا یا نجے سال (بانی سلسلہ کا سیالکوٹ میں قیام 1864 سے 1868ء تک رہا۔ ناقل ) سیالکوٹ میں مقیم رہے۔ اس زمانہ میں وہ عیسائی مشنر یوں اور آربیہ اجیوں کے اسلام پر پے در پے حملوں کا جواب دیتے اور ان سے مناظرہ کیا کرتے تھے۔ اس سبب سے ایک عالم دین کی حیثیت سے سیالکوٹ کے لوگ ان کی تعظیم کرتے تھے اور وہاں کے دیگر علاء فضلاء مثلاً مولوی غلام حسن اور مولا نا سید میر حسن وغیرہ کے ساتھ ان کے دوستانہ مراسم تھے۔ جہاں تک اقبال کے والد شخ نور محمد کا تعلق ہے۔ وہ چونکہ مولا نا غلام حسن اور مولا نا سید میر حسن کے خاص دوستوں اور ہم نشینوں میں مولا نا غلام حسن اور مولا نا سید میر حسن کے خاص دوستوں اور ہم نشینوں میں کے قیام اقبال کے مرزا غلام احمد کو جانے تھے۔ اس لئے مرزا غلام احمد کو جانے تھے۔ اس لئے مرزا غلام احمد کو جانے تھے۔ اس لئے مرزا غلام احمد کا قیام اقبال کے گھر کے قریب تھا۔ اس لئے اقبال انہیں گلیوں میں آتے جاتے دیکھتے تھے۔ "

مرم جسٹس صاحب نے اپنے اس بیان میں حضرت بانی جماعت احمد یہ کے اپنے سیالکوٹ میں قیام کے دوران ان کی اسلامی خدمات کو تسلیم کیا ہے۔ نیز یہ کہ ان کی نیکی اور علم کا علماء و فضلاء کو اعتراف تھا۔ اس بناء پر علامہ اقبال کے والد مکرم نور محمد صاحب بھی حضور کو بالواسطہ طور پر جانتے تھے۔ یہاں پر انہوں نے پوراحق تسلیم کرنے سے گریز کیا ہے۔ حالانکہ معاملہ صرف جاننے کی حد تک نہ تھا بلکہ علامہ کے نہ صرف والد بلکہ تمام خاندان حضرت بانی جماعت احمد یہ سے محبت اور عقیدت کا تعلق رکھتا تھا۔

# علامها قبال کے والدشیخ نورمحر کی بیعت

علامہ اقبال کے والد کا نام شخ نور محمور ف تھو تھا۔ ان کا سن پیدائش انداز أ 1837ء ہے۔ ان کی وفات 7راگست 1930ء میں ہوئی۔ اس طرح آپ نے 93 سال کی لمبی زندگی پائی۔ آپ ایک مذہبی انسان تھے اور اہل اللہ سے عقیدت رکھتے تھے۔ گھر اور محلہ برادری میں سب

انہیں احترامًا''میاں جی'' کہتے تھے۔آپ چونکہ سعیدالفطرت تھاس لئے جب سیالکوٹ میں احمدیت کا شہرہ ہؤ اتو آپ جماعت میں شامل ہوگئے۔تا ہم بعض وجوہ کی بناء پرآخر تک اس عہد کونہ نباہ سکے۔آپ کے برٹ ہے بیٹے شخ عطاء محمد صاحب بھی بیعت کر چکے تھے۔آپ کے بوت مرم شخ اعجاز احمد صاحب ابن شخ عطاء محمد صاحب اپنے دادا شخ نور محمد صاحب کے قبول احمدیت اور محبت کی فضائقی اس کا ذکر کرتے ہوئے اور تمام خاندان میں احمدیت کے ساتھ جوعقیدت اور محبت کی فضائقی اس کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"میں نے خاندان کی بزرگ خواتین لیعنی ہے جی (والدہ علامہ اقبال) بھائی جی (میری والدہ صاحبہ) اور دونوں پھوپھیوں خصوصاً پھوپھی کریم بی بی سے سناہؤا ہے کہ انیسویں صدی کی آخری دہائی میں سلسلہ احمد یہ سے ہمارے خاندان کے گہرے تعلقات تھے۔ ابا جان تو سلسلہ میں شامل ہونے والے ابتدائی حضرات میں سامل ہونے والے ابتدائی حضرات میں سے تھے اور میاں جی (علامہ کے والد صاحب) بھی جماعت میں شامل ہوگئے تھے۔میاں جی کے بانی سلسلہ کے پہلے جانشین حضرت مولانا تھیم نورالدین (اللہ تعالی ان سے راضی ہو) کے ساتھ دوستانہ مراسم تھے۔ یہاں تک کہ ایک مرتبہ جب ان کی اہلیہ محتر مہجی ان کے ساتھ سیالکوٹ آئیں تو وہ ہمارے گھر" ہے جی" کی پاس طلح ہی کے درد گھر" ہے جی" کی پاس طلح ہی کے درد گھر" ہے جی" کی کیا تھا۔ 1902ء میں جب ہماری جھی کی گھوپھی طالع بی کا انتقال ہؤ اتو سیالکوٹ کے احمدی حضرات ان کے جنازہ میں شامل نہ ہوئے۔ اس پیغام بھیجا کہ میں عمر رسیدہ ہوں ۔ آپ کے ساتھ اس قدر تیز نہیں چل سکتا۔

سیالکوٹ کے احمد یوں کے سرکر دہ بزرگ تھے کی زبانی حضرت بانی سلسلہ احمد میکو پیغام بھیجا کہ میں عمر رسیدہ ہوں۔ آپ کے ساتھ اس قدر تیز نہیں جارگ سلسلہ احمد میکو پیغام بھیجا کہ میں عمر رسیدہ ہوں۔ آپ کے ساتھ اس قدر تیز نہیں جل سکتا۔

برادری میں ان کے وسیع تعلقات تھے۔انہوں نے محسوس کیا ہوگا کہ وہ غیر احمد یوں کا جنازہ نہ پڑھنے والے قاعدہ کی پابندی نہ کرسکیں گے۔ممکن ہے انہیں اس مسئلہ پر شرح صدر بھی نہ ہو۔اس لئے جماعت سے علیحد گی اختیار کرلی۔ان کے متعلق صرف یہی کہنا کہ وہ احمد کی نہ تھے۔ناممل بات ہوگی۔ ہاں یہ کہنا درست ہوگا کہ وہ ابتداء میں جماعت میں شامل ہو گئے تھے۔لیکن 1902ء میں جماعت میں شامل ہو گئے تھے۔لیکن 1902ء میں جماعت

(مظلوم ا قبال \_صفحه 185)

کرم شیخ اعجاز احمد صاحب نے واشگاف الفاظ میں صیح صورتِ حال کی وضاحت کردی ہے۔ ان کا بیان اس کحاظ سے بھی ثقہ ہے کہ ان کواپنے خاندان کے ابتدائی بزرگوں کود یکھنے اور سننے کا موقع ملا تھا۔ اس کے مقابل جسٹس جاویدا قبال صاحب جو 1924ء میں پیدا ہوئے اور اپنے بھائی سے تقریباً بچیس برس چھوٹے تھے ان کو ہرگزیہ موقع میسر نہ تھا۔ نیز جب انہوں نے ہوش سنجالا تو جماعت کے خلاف منظم مخالفت کی فضاء قائم تھی۔ اس لئے انہوں نے اس بارہ میں اپنی کتاب 'زندہ رود' میں اپنے والد، دادااور دیگر خاندان کے افراد کے متعلق بغیر کسی ثبوت کے ان کے احمدیت سے تعلق سے یکسرا نکار کیا ہے۔ چنانچہ وہ لکھتے ہیں:

''اس بات میں کوئی صدافت نہیں کہ اقبال نے اپنی زندگی کے کسی مرحلہ پر مرزا غلام احمد کی بیعت کی یا احمدیت کے ساتھ ان کا گہراتعلق رہا۔ اس طرح بیہ کہنا درست نہیں کہ ان کے والدشیخ نور محمد احمدی شخے۔ البتہ ان کے بڑے بھائی شخ عطا محمد نے اپنی زندگی کے ایک حصہ میں احمدی مسلک قبول کیا اور پچھ مدت تک جماعت میں شامل رہے گر بقول ان کے فرزندشخ مخاراحمد اور دختر ان عنایت بیگم و سمینہ بیگم کے انہوں نے بعد از ال احمدیت کوترک کرکے جماعت سے رشتہ تو ٹر

دیا۔ شیخ عطامحمد اقبال کی وفات کے دوسال بعد 22 سمبر 1940ء کوسیالکوٹ میں فوت ہوئے اور انہیں امام صاحب کے معروف قبرستان میں دفنایا گیا۔ ان کے جنازہ میں راقم بھی شریک تھا۔ نماز جنازہ شہر کے ایک شی امام مولوی سکندرخان نے پڑھائی۔البتہ شیخ اعجاز احمد صاحب اور ان کے چنداحمد کی احباب نے غالباً شیخ عطاء محمد کے گزشتہ یا مفروضہ عقیدہ کے پیش نظر علیحدہ نماز جنازہ پڑھی۔'

(زنده رود - جلدسوم - صفحه 570)

اس تحریر میں مکرم جسٹس صاحب نے گویا بیتا تر دینے کی کوشش کی ہے کہ گویا ان کے والداور ان کے تمام خاندان کا جماعت احمد بیسے ہر گر کوئی تعلق نہ تھا۔ بید بیان اس لحاظ سے بہت عجیب ہے کہ جبکہ ان کے تایاز اد مکرم شخ اعجاز احمد صاحب کم از کم اپنے اور اپنے والد صاحب کے متعلق احمد کی ہونے کا علی الاعلان اقر ار کررہے ہیں۔ اسی طرح اپنے دادا کے جماعت سے تعلق کی وضاحت کررہے ہیں۔ جہاں تک ان کے والدشخ عطا محمد صاحب اور علامہ اقبال کا جماعت سے تعلق ہے اسے ہم اگلے باب میں قدرے وضاحت سے بیش کریں گے۔ البتہ علامہ اقبال کے والد کے علاوہ ان کی والدہ اور بڑے ہمائی کے جماعت سے تعلق اور بیعت کرنے کا ذکر ہے۔ اسے ہم یہاں بیان کرتے ہیں۔ اس سے قارئین بخو بی اندازہ کر سکتے ہیں کہ اصل صورتِ حال کیا تھی۔

### علامها قبال كي والده كي عقيدت

مگرم شیخ اعجاز احمرصاحب نے علامہ کی والدہ کے متعلق میتحریر کیا ہے کہ ان کو حضرت بانی جماعت احمد میہ سے بیں: جماعت احمد میہ سے بی عقیدت اور محبت تھی۔ اس کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں: ''پھر میکھی ہمارے خاندان کی حضرت بانی سلسلہ احمد میہ سے عقیدت کا ہی اثر تھا کہ'' ہے جی'' (والدہ علامہ اقبال - ناقل) جنہیں اباجان کے ہاں اولا دنرینہ کی بڑی علامها قبال اوراحرار

خواہش تھی، نے ابا جان سے حضرت صاحب کو دعا کے لئے خط کھوایا کہ اللہ تعالی انہیں اولا دنرینہ عطا کرے اور جب 1899ء کے شروع میں راقم الحروف (شیخ اعجاز احمد) پیدا ہو اتو چیا جان (علامہ اقبال) نے نومولود کا نام اعجاز احمد رکھا۔ ظاہر ہے علامہ مولود کو' احمد''کی دعاؤں کا اعجاز سجھتے تھے۔'' (مظلوم اقبال صفحہ 185)

# علامہ کے بڑے بھائی شیخ عطامحر کی بیعت

علامہ کے بڑے بھائی مکرم شیخ عطا محمہ صاحب کو بجا طور پر یہ اعزاز حاصل ہے وہ ان ابتدائی بیعت کرنے والے ان خوش قسمت 313 افراد میں سے تھے جن کے اساء حضور علیہ السلام نے ضمیمہ انجام آتھم میں تحریر کئے ہیں۔ مکرم شیخ صاحب نے اپنے اس عہد سے بھی انحراف نہیں کیا بلکہ خلافت ثانیہ میں تجرید بیعت بھی کی ۔ جسٹس صاحب نے ان کے ایک بیٹے اور بیٹی کی طرف یہ بات منسوب کی ہے:

''کہ اباجان نے بعدازاں احمدیت کوترک کر کے جماعت سے رشتہ توڑدیا۔''
اس کا جواب مکرم شخ اعجازاحم صاحب بڑی تحد کی کے ساتھ دیتے ہوئے کھا:
''اس روایت کے راوی کوئی بھی ہوں اور بیروایت بیان کرنے کی وجہان کی واقعات سے لاعلمی یاان کی معاشرتی مجبوریاں اور صلحتیں بچھ بھی ہوں، بیروایت درست نہیں اور دستاویزی شہادت کے خلاف ہے۔ ابا جان جماعت احمد بیمیں ابتدائی شامل ہونے والوں میں سے وہان 313 دوستوں میں سے ہیں جن کے ابتدائی شامل ہونے والوں میں شے۔ وہ ان 313 دوستوں میں سے ہیں جن کے بیش نام بانی سلسلہ نے اپنی کتاب ''ضمیمہ انجام آتھم'' میں درج کئے ہیں ان کے کیش کیس سے حضور کا وقطی 21 دسمبر 1907ء کا ایک مکتوب بھی حفاظت سے رکھا ہو املا کو رحضور کی شبیہ مبارک تو وفات تک ان کے کمرے کی زینت رہی۔''

# ''میںخود بھی تو مرزائی ہوں''

مرم شخ اعجاز احمد صاحب نے اپنے والد کے احمدی ہونے کے ثبوت میں ان کے ایک خط کا چربہ بھی شائع کیا ہے۔ اس خط لکھنے کا پس منظر بیتھا کہ مکرم شخ عطا محمد صاحب کی بیٹی کے لئے ایک جبگہ سے رشتہ آیا۔ رشتے کی خبرنگلی تو محلے کے ایک نوجوان نے علامہ اقبال کوخط کھا کہ لڑکا کٹر مرز ائی ہے۔ یہاں رشتہ نہ کیا جائے۔ علامہ نے بیخ ط شیخ عطا محمد صاحب کو بھیج ویا۔ ان دنوں آپ کے بیٹے شخ اعجاز احمد جھنگ مگھیا نہ میں سب جج تھے۔ آپ نے اپنے بیٹے کو کھا:

''میں نے اقبال کولکھ دیا ہے کہ میں خود بھی تو مرز ائی ہوں۔''

محله کے اس مخالف احمدیت نوجوان کے متعلق لکھا:

''برفطرت لوگ اپنی دلی قدورت ( کدورت ) اکثر اس موقع پر یوں نکالا کرتے '''

اس خط كے متعلق شيخ اعجاز احمد صاحب نے لكھا:

''مير عزيزول مين سے جو چاہے بينط ديكھ سكتا ہے۔''

گویا بیشنخ عطامحمد صاحب کا اپناا قبالی بیان ہے کہ وہ احمدی ہیں۔اس کی موجودگی میں مکرم جسٹس صاحب کا کسی کے کہنے پر میتحریر کرنا کہ انہوں نے زندگی کے کسی موڑ پر اپنار شتہ احمدیت سے توڑ لیا تھا کچھ وزن نہیں رکھتا۔اس کا مزید ثبوت ان کا اپنی وفات سے چند سال قبل بیعت خلافت کا خطہے جس کی خبر اخبار میں چچپی اور اس کی بھی کوئی تر دینہیں کی گئی۔

## شيخ عطامحرصاحب كى بيعت خلافت

مکرم شیخ عطاء محمر صاحب تمام زندگی احمدیت سے منسلک رہے اور کبھی بھی اس رشتہ کوئہیں توڑا۔ اس کا ایک نا قابل تر دید ثبوت ہے کہ مکرم شیخ صاحب نے اپنی وفات سے پانچ سال قبل حضرت خلیفۃ التی الثانی کے نام خط میں تجدید بیعت کی۔ اس سے چندسال پہلے 1931ء میں ان کے بیٹے شیخ اعجاز احمد صاحب نے بھی بیعت کر کی تھی۔ چنانچہ ان دونوں کی بیعت کی خبر میں ان کے بیٹے شیخ اعجاز احمد صاحب نے بھی بیعت کر کی تھی۔ چنانچہ ان دونوں کی بیعت کی خبر میں شائع شدہ ہے۔ خبر کامتن ہیہے۔

''احباب جماعت بین کرخوش ہوں گے کہ تھوڑا ہی عرصہ ہؤا۔ جناب ڈاکٹر سرمجمدا قبال کے کہ تھوڑا ہی عرصہ ہؤا۔ جناب ڈاکٹر سرمجمدا قبال کے بھتے جناب شیخ اعجاز احمد بی بیعت کر کے جماعت احمد بید میں داخل ہونے کا شرف حاصل کیا۔اب ان کے والد جناب شیخ عطاء مجمد صاحب گور نمنٹ بنشنر سیالکوٹ نے بیعت کا حسب ذیل خطاتح پر فر مایا ہے:

#### سيدنا حضرت امام جماعت احمرييا

جناب والا! کمترین حضرت بانی سلسله کے ابتدائی زمانه کا بیعت شدہ خدا کے فضل اور حضرت بانی سلسله کی دعاؤں کی برکت بیعت پر ثابت قدم ہے بلکہ بعض نشانات نے میرے ایمان کوزیادہ محکم کردیا ہے۔ چوہدری ظفر اللہ خان نے مجھے بتایا کہ خلافت کی بیعت بھی ضروری ہے۔ بوجہ پیرانہ سالی و نقابت حاضری سے مجبور ہوکر بیعر یضہ خدمت اقدس میں ارسال ہے۔ براہ نوازش قدیمانہ مجھے بیعت کے سلسلہ میں لے لیویں۔ میں صدق دل سے آپ کی بیعت خلافت کرتا ہوں۔

نیازمند شیخ عطامحد

## شيخ عطامحمرصاحب كى نماز جنازه

مرم جسٹس صاحب نے اس بات کے ثبوت میں کہ مرم ثیخ عطامحمر صاحب نے اپنارشتہ جماعت احمد سے توڑلیا تھا ہے امرتحریر کیا ہے کہ ان کی نماز جنازہ سیالکوٹ کے ایک سی امام نے پڑھائی تھی۔ اس بارہ میں اصل حقیقت کیا تھی اس کی وضاحت مرم ثیخ اعجاز احمد صاحب نے پڑھائی تھی۔ اس بارہ میں اصل حقیقت کیا تھی اس کی وضاحت مرم ثیخ اعجاز احمد صاحب نے یوں کی ہے:

" یہ درست ہے کہ ابا جان کے جنازہ کے ساتھ ہماری برادری کے کئی اشخاص اور ابا جان کے کئی داتی دوست سے۔ جاوید کا اس وقت اڑکین تھا اس لئے انہوں نے یہ بات نوٹ نہ کی ہویا انہیں یا د نہ رہی ہو کہ میر سے چھوٹے بھائی امتیاز مرحوم نے بید بات نوٹ نہ کی ہویا انہیں یا د نہ رہی ہو کہ میر سے چھوٹے بھائی امتیاز مرحوم نے جھے کہا کہ یہ لوگ ابا جان کا جنازہ پڑھنا چاہتے ہیں لیکن اپنے امام کے پیچھے۔
کیا اس میں کوئی اعتراض ہے۔ میر سے نزد یک بیکوئی قابل اعتراض بات نہ تھی اور میں نے بخوشی اجازت دے دی بلکہ کہا کہ وہ لوگ پہلے جنازہ پڑھ لیں۔ بعد میں ہم یڑھ لیں گے۔ چنا نجے ایسا ہی ہؤا۔"

مرمشخ صاحب فيجسس صاحب كاس بيان يركه:

''البته شیخ اعجاز احمد اوران کے چنداحمدی احباب نے غالباً شیخ عطامحمد کے گزشتہ

یامفروضه عقیدے کے پیش نظر علیحدہ نماز جناز ہ پڑھی۔''

کی وضاحت کرتے ہوئے مزید تحریر کیا:

''یہاں یہ غلط فہمی بھی دور کردوں کہ احمد یوں میں جنازہ کسی کے'' گذشتہ یا ......

مفروضہ عقیدے' کے پیش نظر نہیں پڑھا جاتا۔''

(مظلوم ا قبال صفحه 189)

علامها قبال اوراحرار

یعنی سیالکوٹ کی احمد یہ جماعت نے شخ عطامحمر صاحب کی نماز جنازہ اس لئے پڑھی تھی چونکہ وہ احمدی تھے۔ اگر وہ احمدیت کوترک کر چکے ہوتے تو ان کی نماز جنازہ پڑھنے کی ضرورت نہتھی۔ جماعت میں کسی کے'' گزشتہ یا مفروضہ عقیدے'' کی بناء پرنماز جنازہ پڑھنے کا ہرگز کوئی طریق نہیں ہے۔

الغرض مكرم شيخ عطامحمر صاحب كااحمدیت سے تعلق شروع سے تھا۔ چونکہ ان کے والد بھی احمدی ہو چکے سے اس لئے وہ ایک رنگ میں پیدائشی احمدی سے لیکن معلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے ازخود بھی بیعت کر لی تھی ،اس لئے ان کا ذکر حضرت بانی 'جماعت احمدیہ نے ان 313 افراد میں کیا تھا جن کو آغاز میں بیعت کی توفیق ملی ۔ پھران کے اس تعلق میں کوئی رختہ نہیں آیا۔ یہ امر سب کو بخو بی معلوم تھا۔ یہی وجہ ہے کہ مکرم مولانا عبد المجید سالک صاحب نے اپنی کتاب'' ذکر اقبال' میں ان کے متعلق کھھا:

''شیخ عطامحمہ نے 82 سال کی عمر پائی۔1940ء میں انتقال فر مایا۔ شیخ صاحب احمدی عقائدر کھتے تھے۔''

(ذكرا قبال صفحه 9-10)

 $\bigcirc$ 

## علامها قبإل اوراحمه يت

# موافقت اورمخالفت کے ادوار کا تجزیہ

جیسا کہ گزشتہ باب میں ذکر کیا جاچا ہے کہ جسٹس جاویدا قبال صاحب نے اپنی کتاب ''زندہ رود'' میں اپنے والداور اپنے دادا دونوں کے احمدیت سے طبی یا گہر ہے تعلق کا انکار کیا ہے۔ اس کے مقابلہ میں ان کے کزن جیسا کہ پہلے بیان کیا جاچا ہے کہ مکر م شخ اعجاز صاحب نے اپنی کتاب''مظلوم اقبال'' میں ان کے جماعت احمد بیسے گہر ہے اور عقیدت مندانہ تعلقات کو واضح طور پر بیان کیا ہے۔ مکر م شخ اعجاز احمد صاحب کی پیدائش 1899ء کی ہے جبکہ جسٹس جاوید اقبال صاحب 25 برس بعد 1924ء میں پیدا ہوئے اس بناء پر مکر م شخ صاحب کو بڑا ہونے کے لخاظ سے ان کو اپنے خاندان کے افراد یعنی بزرگ مردوں اور عور توں کو دیکھنے اور سننے کا موقعہ نصیب ہوا جوجسٹس صاحب کو ہر گڑمکن نہ تھا۔ اس لئے اس بارہ میں مکر م شخ صاحب کی شہادت نے یادہ و قع اور قابل قبول ہونی جائے۔

اب اس باب میں ہم خاص طور پرعلامہ اقبال کی زندگی کے ہر دوادوار کا جائزہ پیش کرنا چاہتے ہیں۔ جو جماعت احمد میہ کے لخاظ سے 1934ء سے پہلے اور بعد سے تعلق رکھتا ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ علامہ نے اپنی وفات سے تین سال قبل جماعت کی کھل کر مخالفت کی لیکن اس سے قبل انہوں نے ہمیشہ جماعت کی تعریف اور توصیف کی اور جماعت کی علمی اور عملی خدمات کا اعتراف کیا ۔ انصاف کا تقاضا میہ ہے کہ دونوں ادوار کا کھلے دل سے اقرار کیا جائے۔ اس کا اظہار محض منفی طور پر کرنا ہر گر مناسب نہیں۔

# كياعلامها قبال پيدائشي احمدي تھے؟

حضرت بانی کہ جماعت احمدیہ اپنے دعویٰ کے بعد پہلی بار فروری 1892ء میں سیالکوٹ تشریف لے گئے۔آپ اپنے دعویٰ سے بل اپنی ملازمت کے سلسلہ میں سیالکوٹ میں قیام پذیر رہے تھے۔ اس زمانے کے کئی لوگ آپ کے تقویٰ وطہارت کے عینی شاہد تھے۔ جب آپ دعویٰ کے بعد وہاں گئے تو ہزاروں موافقین اور مخالفین آپ کو دیکھنے کے لئے سڑکوں پر موجود تھے۔ اس طرح آپ کا وہاں بڑا پر جوش استقبال ہؤا۔

سیالکوٹ میں آپ کے قیام کے دوران کافی لوگ حلقہ بگوش احمدیت ہوئے غالباً ان میں علامہ اقبال کے والدشخ نور محمصاحب اوران کے بڑے بھائی شیخ عطامحمصاحب کی عمر تقریباً قبول احمدیت کا ذکر گزشتہ باب میں ہو چکا ہے۔ اس وقت شیخ عطامحمد صاحب کی عمر تقریباً 38 برس تھی۔اس لئے انہوں نے ازخود بیعت کی تھی لیکن اس وقت علامہ اقبال کی عمر تقریباً پندرہ برس تھی اور آپ نویں جماعت کے طالب علم تھے۔الی عمر میں عام طور پر بچے اپنے باپ کے عقیدہ پر ہوتے ہیں۔اس لحاظ سے گویا علامہ اقبال پیدائش احمدی تھے۔اس زمانہ میں ان کے عقیدہ پر ہوتے ہیں۔اس لحاظ سے گویا علامہ اقبال پیدائش احمدی تھے۔اس زمانہ میں ان کے احمد صاحب نے اپنی کتاب مجد داعظم میں بیان کیا ہے۔ ڈاکٹر صاحب نویں جماعت میں اقبال کے ہم جماعت تھے۔وہ کہ داکھتے ہیں:

"(حضرت صاحب کے )سفر سیالکوٹ کے موقع پراقبال جو مسجد کی ڈیوڑھی کی حصت پر چڑھے بیٹے تھے، مجھے دیکھ کر کہنے لگے: دیکھو شمع پر کس طرح پروانے گر رہے ہیں۔''
(مجدداعظم جلداول صفحہ 333)

### بانئ جماعت احديه كادفاع

علامها قبال کا بچین میں حضرت بانی جماعت احمد بیعللیساً سے عقیدت کا ایک اور ثبوت ان کی ایک ہجو پنظم ہے جوانہوں نے حضرت بانی جماعت احمد بیعللیساً کے دفاع میں اس وقت کھی جب وہ الیف اے کلاس کے طالب علم تھے۔ ایک شخص سعد الله لدهیا نوی نظم اور نثر میں حضور کے خلاف نہایت گندی زبان استعال کرتا تھا۔ چنانچ چضور علیہ السلام اس شخص کے متعلق تحریر فرماتے ہیں:

''اور بیجی یا در ہے کہ اگر چے سعد اللہ کی نسبت میری کتابول میں بعض سخت لفظ پاؤگا و گر تیجب اس کی نسبت کیوں اختیار کی گئی ۔ گر یہ تیجب اس وقت فی الفور دور ہوجائے گا جب اس کی گندی نظم اور نثر دیھو گے ۔ وہ برقسمت اس قدر گندہ زبانی اور دشام دہی میں بڑھ گیا کہ مجھے ہرگز امید نہیں کہ ابوجہل نے قدر گندہ زبانی اور دشام دہی میں بڑھ گیا کہ مجھے ہرگز امید نہیں کہ ابوجہل نے آخصر سے اللہ اللہ اللہ میں بقیبناً کہتا ہوں کہ جس قدر خدا کے نبی دنیا میں آئے ہیں ان سب کے مقابل پرکوئی ایسا گندہ زبان دشمن ثابت نہیں ہوتا جیسا کہ سعد اللہ تھا۔ اس نے مخالفت اور عناد کے سی پہلومیں کوئی دقیقہ اٹھا نہیں مواجوں کو ہو ہر وں اور چماروں کو بھی وہ گندہ طریق گالیوں کا یا دنہیں ہوگا جو اس کو یا د تھا۔ سخت سے تخت الفاظ اور نا پاک سے نا پاک گالیاں اس شدت اور بے حیائی سے تھا۔ سخت سے تک برطینت اس کے منہ سے نکلی تھیں کہ جب تک کوئی شخص اپنی ماں کے پیٹ سے ہی برطینت بیدا نہ ہو، الی فطرت کا انسان نہیں ہو سکتا ۔ ایسے انسانوں سے سانیوں کے نیچ بھی بیدا نہ ہو، الی فطرت کا انسان نہیں ہو سکتا ۔ ایسے انسانوں سے سانیوں کے نیچ بھی حضور علیہ السلام کی اس تحریر سے بخونی اندازہ ہوتا ہے کہ سعد اللہ لدھیانوی کتنا برطینت اور مضور علیہ السلام کی اس تحریر سے بخونی اندازہ ہوتا ہے کہ سعد اللہ لدھیانوی کتنا برطینت اور مضور علیہ السلام کی اس تحریر سے بخونی اندازہ ہوتا ہے کہ سعد اللہ لدھیانوی کتنا برطینت اور

خبیث انفس شخص تھا۔ وہ حضور کے خلاف نظم ونثر میں بدزبانی کرتا تھا۔ اس موقع پر علامہ اقبال جو
اس وقت ایف اے کے طالب علم سے ، انہوں نے حضور علیہ السلام کے دفاع میں سعد اللہ کے
خلاف نظم میں ہی اس کا جواب دیا۔ اگر چہ بیظم علامہ کی کسی شائع شدہ کتاب میں درج نہیں لیکن
اس زمانہ میں ' آئینہ تق نما''میں شائع ہوئی تھی۔ بوجہ بچپن کا کلام ہونے کے ان کے کسی مجموعہ میں
شامل نہ کی گئی۔ اس نظم سے یہ بخو بی اندازہ ہوتا ہے کہ علامہ اس وقت حضرت بانی جماعت احمد یہ
شامل نہ کی گئی۔ اس نظم سے میہ بخو بی اندازہ ہوتا ہے کہ علامہ اس وقت حضرت بانی جماعت احمد یہ
کے خلاف بدزبانی پر خاموش نہ رہ سکے اور اس کا ترکی بہترکی نظم میں یوں جواب دیا۔ اس لمبی نظم
کے چندا شعار درج ذبل ہیں:

واہ سعدی! دکھے کی گندہ دہانی آپ کی خوب ہوگی مہتروں میں قدر دانی آپ کی بیت الخلاء سے کم نہیں ہے پہنچ نے پہنچ نے کہ انہیں گر 'ی' کے اشعار موتی ہیں گر 'ی' کے بغیر گوثِ عالم تک یہ پہنچ ہے زبانی آپ کی آفاب صدق کی گری سے گھبراؤ نہیں حضرتِ شیطاں کریں گے پاسانی آپ کی خضرتِ شیطاں کریں گے پاسانی آپ کی خضرتِ شیطاں کریں گے پاسانی آپ کی خبیر خبر لیوے گا تہر آسانی آپ کی جب خبر لیوے گا تہر آسانی آپ کی قومِ عیسائی کے بھائی بن گئے پگڑی بدل جب خبر بانی آپ کی

(شخ محدا قبال ایف.اے کلاس-سکاچ مثن سکول سیا لکوٹ)

ان اشعار میں علامہ نے حضرت بانی سلسلہ کو'' آفتابِ صدق' قرار دیا ہے اور سعد اللہ کے لئے '' قبر آسانی'' کے نزول کا ذکر کیا ہے۔ یہ گو یا حضور کی اس پیشگوئی کی طرف اشارہ تھا جس میں آپ نے سعد اللہ کی ذلت کے ساتھ موت اور ابتر رہنے کی پیشگوئی کی تھی۔ وہ واقعی حضور کی اس پیشگوئی کے مطابق قہر آسانی کا نشانہ بنا اور ذلیل و نا مراد ہوکر مرا۔ الغرض علامہ کی اینے طالب علمی کے دور کی اس نظم سے بخو بی اندازہ ہوتا ہے کہ اس وقت ان کی یہ جو پیظم حضور کے اس شدید معاند کے جواب میں تھی۔

 $\bigcirc$ 

# علامها قبال کی حضرت بانی سلسله سے ملا قات اور بیعت

علامہ اقبال کے بچین کے اس واقعہ کے بعدہم علامہ کی بلوغیت کے دور کے وہ شواہد پیش کرتے ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ 1897ء میں جبکہ ان کی عمر بیس سال تھی اپنے دیگر دوستوں کے ہمراہ قادیان گئے اور وہاں حضور کی بیعت کی ۔ اس واقعہ کا ذکر ان کے ایک ساتھی مکرم بابوغلام محمد صاحب (1860 – 1946) یوں بیان کرتے ہیں:

رنگ میں ہمارے ایک ایک اعتراض کو لے کرائس کا جواب دینا شروع کیا۔ حتی کہ ہم سب کے اعتراضات کا مکمل جواب آگیا۔ تب ہم ایک دوسرے کی طرف دیکھ کرتیج برنے گئے کہ یہ کیسے ہؤا؟ جب باہر نکلے تو بعض نے کہا کہ یہ بی گئے مامور من اللہ ہے۔ اور بعض نے کہا یہ جا دوگر ہے۔ چودھری شہاب الدین صاحب اور مولوی مجمع علی صاحب وغیرہ نے کہا کہ یہ ضرور سچاہے ہم تو بیعت کرتے ہیں۔ چنا نچہ مولوی مجمع علی صاحب، چو ہدری سرشہاب الدین صاحب، ڈاکٹر سرمجمدا قبال صاحب اور مولوی علام محی الدین صاحب قصوری اور خاکسار نے بیعت کرلی۔ بعض اور لوگوں نے بھی بیعت کی تھی مگر ان کے نام مجھے یا دنہیں رہے۔ انداز آبارہ تیرہ آدمیوں نے بیعت کی تھی مگر ان کے نام مجھے یا دنہیں رہے۔ انداز آبارہ تیرہ آدمیوں نے بیعت کی تھی۔

رات کو کھانا کھانے کے بعد جب چار پائیاں تقسیم ہو تیں تو میں نے مضبوط اور بڑی چار پائی لے لی مگر چودھری شہاب الدین صاحب نے (جو بعد سرشہاب الدین کہلائے) میرا بستر اس سے اٹھا کر میری چار پائی پر قبضہ کرلیا۔ حضرت صاحب تشریف لائے ہرایک سے دریافت فرمایا کہ آپ کوکئ تکلیف تو نہیں، ہر شخص نے کہا کہ حضور مجھے کوئی تکلیف نہیں۔ لیکن جب میرے پاس پنچ تو میں پر بیثان کھڑا تھا کیونکہ میری چار پائی پر چودھری شہاب الدین صاحب قبضہ کر چکے میں سے اور میں نے عرض کیا کہ حضور میری چار پائی چودھری شہاب الدین نے چھین کی ہے اور میں جران ہوں کہ کہاں سوؤں۔ فرمایا گھہر ہے میں آپ کے لئے اور چار پائی لا تا ہوں چانچہ حضرت صاحب تشریف لے گئے۔ مگر جب کافی دیرگزرگئی اور چار پائی نہ آئی تو میں نے حضور کے مکان کے حتی کے دروازہ سے اندر جوجھا تکا اور چار پائی نہ آئی تو میں نے حضور کے مکان کے حتی کے دروازہ سے اندر جوجھا تکا تو کیاد کی جا کہاں جا دریائی بین رہا ہے اور حضوراس کے پاس

بیٹے ہوئے دیا ہاتھ میں لے کرائے روشنی کررہے ہیں۔حضور کی بیرحالت دیکھر کر جے ہیں۔حضور کی بیرحالت دیکھر کر مخصور مجھے بہت نثرم آئی۔ میں آگے بڑھا اور عرض کی کہ حضور دیا مجھے بکڑا دیں مگر حضور نے فرمایا کہ ابتوایک ہی بچھرا ہاقی ہے۔حضور کے بیرا خلاق دیکھ کر مجھ پر اتنا اثر ہوا کہ میرے آنسونکل آئے۔اس وقت میں حضور کے چہرہ مبارک کو دیکھ کر کہدر ہا تھا کہ یہ چیرہ جھوٹے شخص کا ہرگزنہیں ہوسکتا۔

اس سے پہلے جب ہم مغرب کے بعد حضور کے ساتھ کھانے پر بیٹے تھے تو میں چونکہ حضور کے قریب تھا، حضوراً گوشت چونکہ حضور کے قریب تھا، حضوراً گوشت اُٹھاتے اور میرے آگے رکھ کر فرماتے کہ یہ کھائیں۔اس لئے میں حضور کے اخلاق عالیہ سے بہت ہی متاثر تھا، مگر رات چار پائی والے واقعہ کود کھ کر تو میں دل وجان سے حضور کا غلام بن گیا۔''

(لا مور - تاريخ احمريت: مؤلف شيخ عبدالقادر، سابق سودا گرمل - صفحه 208)

### علامها قبال کی بیعت کی بازگشت منیرانکوائری کورٹ میں

مکرم بابوغلام محمد صاحب کے اس بیان کی تصدیق وفد کے ایک دوسرے رکن مکرم مولوی غلام محمی الدین قصوری صاحب سے بھی ہوتی ہے۔ اس کی تقریب یوں پیدا ہوئی کہ 1953ء میں پنجاب میں فسادات کی تحقیقاتی عدالت جوجسٹس منیر اور جسٹس ایم آرکیانی پر شتمل تھی اس میں خواجہ نذیر احمد صاحب، چیئر مین سول اینڈ ملٹری گزٹ بورڈ آف ڈ ائر کٹرز نے بیربیان ریکارڈ کروایا کہ اقبال نے 1893ء میں قادیان جاکر مولانا غلام محی الدین قصوری کے ہمراہ سلسلہ احمد بیر بیعت کی ، یعنی با قاعدہ جماعت میں شمولیت کی تھی۔ بانی مرز اغلام احمد قادیانی کے ہاتھ پر بیعت کی ، یعنی با قاعدہ جماعت میں شمولیت کی تھی۔ عدالت میں بیان دینے کے بعد جب خواجہ نذیر صاحب کی بار میں قصوری صاحب سے عدالت میں بیان دینے کے بعد جب خواجہ نذیر صاحب کی بار میں قصوری صاحب سے

علامها قبال اوراحرار

ملاقات ہوئی توانہوں نے بیعت کے سن کی تھیجے فرمائی اور بتایا کہ علامہ اقبال نے میرے ہمراہ جاکر 1897 میں بیعت کی تھی۔اس پرخواجہ صاحب نے اگلے روز عدالت میں درخواست دیکر بیعت کے سن کی تھیج کرادی چنانچے مینے بریا کستان ٹائمز میں چھپی۔اس کا اصل متن اورعنوان یول تھا:

#### Iqbal was Qadiani upto 1931, Says Khawja Nazir.

"The Witness pointed out that this was a misrepresentation of his evidence in court, because he never stated that ALLAMA Iqbal was a Qadiani, but what he stated was that ALLAMA Iqbal has taken Be'at.

Khawaja Nazir Ahmad also corrected his previous Statement by Stating that ALLAMA Iqbal did not, as previously stated by the witness, take the Be'at in 1893 or 1894 but in 1897 and that the witness has been reminded of this fact by Ghulam Mohyuddin Qasuri in the Bar Room when he had a talk with the witness on this subject."

(The Pakistan Times Nov. 14, 1953)

ترجمہ: اقبال 1931ء تک قادیانی تھے۔خواجہ نذیر احمد کا بیان گواہ نے اس امر کی نشان دہی کی کہ کورٹ میں اس کی شہادت کو غلط طور پر پیش کیا گیا ہے کیونکہ اس نے بھی بھی بیٹیں کہا کہ علامہ اقبال قادیانی تھے بلکہ اس نے صرف بیکہا تھا کہ انہوں نے بیعت کی تھی۔

خواجہ نذیراحمہ نے پہلے بیان کی تھیجے کرتے ہوئے بیکھی کہا کہ جبیبا کہ گواہ کی طرف سے پہلے بیان کیا گیا ہے۔علامہ اقبال نے 1893 –94 میں بیعت نہیں کی تھی بلکہ 1897 میں کی تھی اور اس بارے میں مولوی غلام محی الدین قصوری نے اس کو بارروم میں اس وقت یا دولا یا جب ان سے اس موضوع پر بات چیت ہوئی۔'' کو بارروم میں اس وقت یا دولا یا جب ان سے اس موضوع پر بات چیت ہوئی۔'' (یا کتان ٹائمز 14 نومبر 1953)

علامہ اقبال کی حضرت بانی جماعت احمد ہے کہ ہاتھ پر بیعت کے متعلق تھے کرم مولوی غلام کی الدین قصوری صاحب نے کی جو خوداس وفد میں شامل سے، جو قادیان گیا تھا۔ پھر خواجہ نذیر احمد صاحب نے کورٹ میں اپنے سابقہ بیان کی خود تھے کرائی اور بیسب باتیں پریس میں شاکع ہوئیں اور ان کی خوب تشہیر ہوئی ۔ سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیوں اس وقت جسٹس جاوید اقبال صاحب جولا ہورکورٹ میں خود پر کیٹس کرتے تھے یا کسی ماہر اقبالیات نے اس کی کورٹ میں یا پبلک میں تر دید نہ کی ۔ اس وقت تو مولوی غلام محی الدین صاحب زندہ موجود تھے جو بوقت پبلک میں تر دید نہ کی ۔ اس وقت تو مولوی غلام محی الدین صاحب زندہ موجود تھے جو بوقت ضرورت اپنے بیان کی مزید تفصیلات بیان کر سکتے تھے، اس وقت اس بارہ میں مکمل خاموثی اس امرکا نا قابل تر دید ثبوت ہے (جس کی تائید وفد کے دیگر افراد نے بھی کی ) کہ علامہ اقبال نے اس وقت وفد کے دیگر احباب کے ساتھ مل کر بیعت کی تھی۔ یہ امرسب کو معلوم ہے کہ بیعت اس وقت وفد کے دیگر احباب کے ساتھ مل کر بیعت کی تھی۔ یہ امرسب کو معلوم ہے کہ بیعت درحقیقت جماعت میں باقاعدہ شمولیت کا طریق ہے۔

### علامها قبال کی بیعت کی اہمیت کی اصل وجہ

یہاں اس امر کی وضاحت ضروری معلوم ہوتی ہے کہ ہم علامہ اقبال کے احمدی ہونے کواس لئے ثابت نہیں کرنا چاہتے ہیں کہ اس سے جماعت کو پچھ فائدہ مقصود ہے یا ان کے احمدی نہ ہونے سے جماعت کو پچھ فائدہ مقصود ہے یا ان کے احمدی نہ ہونے سے جماعت کو بچھ نقصان پہنچ سکتا ہے۔ اس بارہ میں جماعت کا واضح موقف ہے کہ اگر کوئی جماعت میں شامل ہوتا ہے تو اس میں اس فرد کا اپنا فائدہ ہے۔ جماعت کو قطعاً اس کی ضرورت نہیں۔ اس بناء پر بچھ ققت ہے کہ علامہ اقبال کے بیعت کرنے یا نہ کرنے سے جماعت کو ہرگز پچھ فرق نہیں پڑتا۔ ہم اگر علامہ اقبال کی قبولیت احمدیت کا ذکر کرتے ہیں تو محض اس لئے کہ یہ ایک تاریخی حقیقت ہے اور یہ ہرگز مناسب نہیں کہ تاریخی حقائق کو مشخ کیا جائے اور ان کو چھیانے کی کوشش کی جائے۔ ہمارا ادعا یہ ہے کہ علامہ اقبال کا جماعت سے موافقت کا ایک

لمبادور ہے جوان کی زندگی کے 1934 تک ممتد ہے۔ اس عرصہ میں انہوں نے جماعت سے تعلق قائم رکھااور ہمیشہ جماعت کی دینی واسلامی خدمات کوسراہا۔ وہ بیٹک جماعت کے فعال ممبر نہ سے لیکن ان کی خدمات کے معتر ف تھے۔ 1935ء کے بعدانہوں نے احرار کی مخالفت سے مرعوب ہوکر یا متاثر ہوکر جماعت کی علی الاعلان مخالفت شروع کردی۔ انسانی زندگی میں اتار چڑھاؤ آتے رہتے ہیں۔ اس لئے محض عوام کی خوشنودی حاصل کرنے کے لئے اصل حقائق کو جھپانا ہرگز مناسب نہیں۔ ہم صرف یہ چاہتے ہیں کہ جے صورت حال پیش کی جائے۔ لوگوں کے خوف سے یاعوام کوخوش کرنے کے لئے تاریخی حقائق کو موست کے باعوام کوخوش کرنا ہرگز مناسب نہیں۔

پھریے بھی حقیقت ہے کہ علامہ اقبال نے اگر چہ احمدیت کی مخالفت مذہبی بنیادوں پر کی اور جماعت کوغیر مسلم اقلیت قرار دینے کا مطالبہ کیا لیکن اگر بنظر غائر جائزہ لیا جائے بیصرف سطی باتیں تھیں۔اس کی اصل وجوہ سراسر سیاسی اور کسی حد تک ذاتی پرخاش پر بہنی تھیں۔احرار نے ان کواپنے مذموم مقاصد کے لئے اپنا آلہ کار بنایا اور احمدیت کی مخالفت پر آمادہ کیا۔احرار کا اصل چہرہ جلد بے نقاب ہو گیا۔ آج سب مسلمان جوان کے ماضی میں کردار سے واقف ہیں وہ ان کی مذمت کی ہے اور اس مذمت کرتے ہیں۔خود جسٹس صاحب نے اپنی کتاب میں ان کے کردار کی مذمت کی ہے اور اس امر کا اعتراف کیا ہے کہ علامہ کے جماعت احمد سے کی خالفت کی وجوہ سیاسی تھیں۔ایک موقع پر اخبار نویسوں سے بات چیت کرتے ہوئے جسٹس جاویدا قبال نے کہا:

" آپ کومعلوم ہونا چاہئے کہ ایک زمانے میں علامہ اقبال نے احمدیوں کی تعریف بھی کی تھی لیکن بعد میں سیاسی وجوہ پران کے خالف ہو گئے۔''
(روز نامہ یا کتان لا ہور،28 جولائی 2001)

### ایک غلط خبر سے غلط نتائج کا شاہ کار

مصنف زندہ رود نے اپنے اس مفروضہ کو ثابت کرنے کے لئے کہ ان کے والد کا زندگی کے سے حصہ میں جماعت احمد میہ سے کوئی تعلق نہیں رہا، ایک معمولی صحافتی اور پروف ریڈنگ کی غلطی سے عجیب وغریب نتائج اخذ کئے ہیں۔اصل حقیقت کو بیان کرنے سے قبل ہم مصنف کا پورابیان اور اس سے اخذ کردہ نتائج ذیل میں درج کرتے ہیں۔کھتے ہیں:

(زنده رود – جلد 2 صفحه 170 \_ جلد سوم صفحه 573)

اس وا قعہ کا ذکر مصنف نے اپنی کتاب کی جلد دوم اور پھر جلد سوم میں دود فعہ کیا ہے۔اس اخبار کی خبر سے آپ نے جونتیجہ اخذ کیا ہے وہ انتہائی مصحکہ خیز ہے اور ایک صاحب عقل وفہم شخص سے اس کی ہرگز تو قع نہیں کی جاسکتی ۔ کیا کسی کے متعلق اخبار میں الیی خبر شائع کر کے اسے جماعت میں شامل کیا جاسکتا ہے؟ پھرکون بے غیرت باپ ہے کہ جواپنی بیٹی کی شادی کی خبر کسی ایسے خص سے منسوب کر ہے جس سے رشتہ کی کوئی بات ہی نہ ہوئی ہو؟

اب اس واقعہ کی حقیقت صرف اس قدرتھی کہ جماعت کے ایک اخبار الحکم کی مورخہ 28 اگست 1910ء کی اشاعت میں ایک نکاح کے اعلان کی خبرشائع ہوئی۔ یہ نکاح حضرت امام جماعت احمد یہ حضرت مولا نا نور الدین گی اپنی نواسی عزیزہ امنہ الرحمن کا مکرم ڈاکٹر اقبال علی کے ساتھ ہؤاتھا۔ دولہا ایک معروف احمدی خاندان سے تعلق رکھتے تھے۔ لیکن جب یہ خبر اخبار میں شائع ہوئی تو اس میں ڈاکٹر اقبال علی کی بجائے ڈاکٹر محمد اقبال لکھ دیا گیا۔ اخبارات میں ایسے ملتے جلتے ناموں کی غلطیاں عام معمول کی بات ہے۔ لیکن مصنف نے اس رائی کو جو پہاڑ بنا کر پیش کرنے کی کوشش کی ہے، وہ انتہائی افسوسناک ہے۔

یہ بات درست ہے کہ نام کے اس اشتراک سے غلط فہمی پیدا ہوئی۔ تاہم علامہ اقبال نے خوداس کی وضاحت کر دی اور وہ اس زمانہ کے اخبار پیسہ میں پول شائع ہوئی:

''اس عبارت سے میرے اکثر احباب کوغلط نہی ہوئی اور انہوں نے مجھ سے زبانی اور بذریعہ خطوط استفسار کیا ہے۔ سب احباب کی آگا ہی کے لئے بذریعہ آپ کے اخبار کے اس امر کا اعلان کرتا ہوں کہ مجھے اس معاملہ سے کوئی سروکا رنہیں ہے۔ جن ڈاکٹر محمد اقبال کا ذکر ایڈیٹر الحکم نے کیا ہے وہ کوئی اور صاحب ہوں گے۔''

(پییهاخبارلا ہور 15 ستمبر 1910)

علامہ کی تر دیدنہایت مناسب ہے۔انہیں یقین تھا کہ بیلطی محض نام کی شراکت کی بناء پر ہے۔ ورنہ اس کے پیچھے کوئی الیم سکیم نہ تھی جس کا افسانہ پون صدی بعد مصنف'زندہ روڈ نے عجیب مضحکہ خیز رنگ میں پیش کیا ہے۔

### ايك واضح تضاد

مصنف کی اس تحریر میں کئی تضادات ہیں جوخوداس غلطی کا واضح ثبوت ہیں۔ مصنف نے اس واقعہ سے پہلے علامہ کی علیگڑھ کی تقریر کا حوالہ دیا ہے کہ جس میں علامہ نے جماعت کو دیگر تمام اسلامی جماعتوں کے مقابلہ میں شاندار خراج تحسین پیش کیا کہ وہ'' خالصتاً مسلم کردار کا طاقتور مظہ'' ہے۔ علامہ کی بیتقریر اس سال یعنی دسمبر 1910ء کی ہے۔ بیدوا قعہ جس کا ذکر مصنف نے کیا ہے اس تقریر سے تقریباً پانچ ماہ قبل کا ہے۔ اگر مصنف کا تجزیہ تھے مانا جائے کہ جماعت نے علامہ کو ورغلانے کے لئے پیغلط ہ تھکنٹر ااستعمال کیا تھا۔ تو پھر یہ کسے ممکن تھا کہ اس واقعہ کے بعد علامہ جماعت کے اسلامی کردار کی تعریف ایسے شاندار الفاظ میں کرتے ۔ بیاندونی شہادت خود مصنف کے مفروضہ کو غلط ثابت کرنے کے لئے کافی ہے۔ پھر اس سے مصنف کا آخری مفروضہ کہ:

" جب احمد یوں کو اپنے مقصد میں کامیابی نہ ہوئی تو انہوں نے اقبال کو ناپندیدگی کی نگاہ سے دیکھنا شروع کر دیا۔"

خود بخو د فلط ثابت ہوجا تا ہے یہ کیسے ممکن ہے کہ جماعت ایک ایسے شخص کو جوان کی برملا تعریف کررہا ہے صرف اس وجہ سے ناپیند کرنا شروع کردے کہ وہ ان کی جماعت میں پوری طرح پر شامل نہیں ہے۔ جماعت احمد یہ اس قسم کی غلط طریقوں پر ہرگزیقین نہیں رکھتی بلکہ اس کی مذمت کرتی ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ مصنف کا بیان کردہ تمام واقعہ اور اس سے اخذ کردہ تمام نتائج محض بے بنیاد اور غلط ہیں اور ہمیں جرائل ہے کہ جسٹس جاوید اقبال صاحب جو تعلیم یا فتہ اور قانونی موشکا فیوں سے واقف ہیں اپنے ایک غلط مفروضہ کو درست ثابت کرنے کے لئے ایسی متضاد باتیں بیان کریں۔

### علامها قبال كا قاديان سے مزيدلگاؤ

مصنف زندہ رود نے اگست 1910ء میں الحکم اخبار میں چھپنے والی خبر سے یہ تاثر دینے کی کوشش کی ہے کہ اس کے نتیجہ میں ایک طرف جاعت سے بدطن ہو گئے اور دوسری طرف جماعت اپنے '' منصوبہ'' کی ناکامی کے بعد اقبال کو ناپیند کرنے گی ۔ اگر مصنف زندہ رود کا یہ تجزیہ یا مفروضہ درست ہوتا تو اس کا طبعی نتیجہ یہ ہونا چاہئے تھا کہ علامہ دن بدن جماعت سے دُور ہوتے چلے جاتے اور بالکل الگ ہوجاتے ۔ لیکن جب ہم اس دور کے واقعات پر نظر کرتے ہیں تو ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ علامہ کا رجحان اور لگا وَ جماعت اور اس کے مرکز قادیان سے مزید بڑھتا چلا گیا۔ اس سے قبل ہم اس واقعہ کے صرف چند ماہ بعد علامہ کے علیگڑھ کے تاریخی خطاب کا ذکر کر بچے ہیں۔ اب ہم اس واقعہ کے دوتین سال بعد کے عرصہ میں مزید دو تاریخی خطاب کا ذکر کرنا چاہتے ہیں جن سے مصنف زندہ رود کا رد ہوتا ہے اور علامہ کے قادیان کی طرف بڑھتے ہوئے رجحان کا علم ہوتا ہے۔

# آ فتاب ا قبال كو بغرض تعليم قاديان بمجوانا

1911ء میں علامہ اقبال نے اپنے گخت جگر افتاب اقبال لیمنی جسٹس جاوید اقبال کے بڑے بھائی کوسیالکوٹ کے سکول سے اُٹھوا کرقادیان بغرض تعلیم بھیج دیا۔

لازمی طور پرعلامہ نے بیا قدام اپنے بیٹے کے بہتر مستقبل کے لئے کیا ہوگا۔ آپ بھی چاہتے ہوں گے ان کا بیٹا اس ٹھیٹھ اسلامی نمونہ سے حصہ پاسکے جس کا ذکر انہوں نے خود برملاطور پر کیا تھا۔ علامہ کے اس عملی اقدام سے واضح ہوتا ہے کہ سید حامد شاہ صاحب کی 1902ء میں جماعت میں شمولیت کی دعوت اور پھر 1910 میں اٹھکم میں شادی کی خبر سے جونتائج منصف زندہ رود نے پیش

کرنے کی کوشش کی ہے اس کا علامہ پر کوئی منفی اثر نہ تھا بلکہ آپ جماعت کی کارکردگی اور اس دور میں اسلام کی صحیح تصویر پیش کرنے سے پورے طور پر متفق تھے۔اس لئے آپ نے اپنے بیٹے کی تعلیم کے لئے قادیان کا انتخاب کیا۔ چیرت ہے کہ مصنف نے اس قدرا ہم واقعہ کا ہرگز کوئی نوٹس نہ لیا اور صرف ان واقعات کا ذکر کیا اور ان سے وہ نتائج اخذ کرنے کی کوشش کی جودور کی کوڑی لانے کے مترادف ہے۔

مکرم آفتاب اقبال صاحب قادیان کے تعلیم الاسلام ہائی سکول میں تقریباً چار پانچ سال تک تعلیم حاصل کرتے رہے۔اس دور میں ان کی قادیان میں ایک تقریر کرنے کا ذکر بھی ملتا ہے جسے جماعت کے آرگن الفضل نے شائع کیا:

''ڈاکٹر محمداقبال پی ایچ ڈی مشہور شاعر کے نوجوان فرزند آفتاب اقبال جو یہاں ہائی سکول میں تعلیم پاتا ہے،حضرت مسے موعود کی ایک نظم پڑھی پھر اپنا مضمون سنایا۔ جس میں احمد می جماعت ہی کوخدا تعالی کی پاک جماعت مان کر پھر مرکز سے قطع تعلق کرنے والوں پر اظہار افسوں تھا۔'' (افضل 31 دسمبر 1914)

یہ امرکتنا عجیب ہے کہ جسٹس صاحب نے اپنی کتاب میں اپنے بڑے بھائی کا بہت سرسری انداز میں ذکر کیا ہے اور خاص طور پر علامہ کے بیٹے کوان کے سیالکوٹ کے مدرسہ سے ہٹوا کر قادیان بجوانے کا ذکر بالکل نہیں کیا جسٹس صاحب نے خود اپنی ابتدائی تعلیم اور اس سلسلہ میں علامہ کی خصوصی تو جہ کا ذکر تفصیل سے کیا ہے۔ کیا یہی کیفیت علامہ کی اپنے بڑے متعلق علامہ کی خصوصی تو جہ کا ذکر تفصیل سے کیا ہے۔ کیا یہی کیفیت علامہ کی اور خصوصی تو جہ دیتے نہ ہوگی؟ بلکہ ہمیشہ پہلے بچے کے متعلق والدین زیادہ جذباتی ہوتے ہیں اور خصوصی تو جہ دیتے ہیں۔ اسے باکل گول کر گئے۔ کیونکہ اس سے ان کے جو کی گالی گالے کہ علامہ اور ان کے خاندان کا احمدیت سے ہرگز کوئی تعلق نہیں دعوی کی قلعی مصاحب بالکل گول کر گئے۔ کیونکہ اس ایک واقعہ سے بخو بی اندازہ ہوتا ہے کہ علامہ اپنے بیٹے کی تعلیم کی تعلیم

علامها قبال اوراحرار

کے لئے قادیان سے بہتر کوئی جگہ نہ پاتے تھے۔الغرض اس سلسلہ میں جسٹس صاحب کی خاموثی معنی خیراورافسوسناک ہے ط

کے ہوتے جس کی پردہ داری ہے

### قاديان سيفتوي منگوانا

علامہ کی زندگی میں اوپر کے واقعہ کے چندسال بعدایک اور واقعہ کا ذکر ملتا ہے کہ جب انہوں نے ایک اسلامی علم کے متعلق صحیح را جنمائی کے لئے قادیان کا رُخ کیا۔ واقعہ بوں ہوا کہ علامہ نے لا ہور کے ایک شمیری خاندان میں نکاح کیا۔ لیکن کسی شریسند نے اس خاتون کے متعلق گمنام خطوط بھیج کر شکوک میں مبتلا کردیالیکن بعد تحقیق خاتون پاکدامن معلوم ہو عیں۔ مولا ناعبدالمجیدسالک صاحب اس واقعہ کے متعلق اپنی کتاب ذکرا قبال میں لکھتے ہیں:

من انہیں (یعنی اقبال کو ۔ ناقل) شبہ تھا کہ وہ چونکہ طلاق دینے کا ارادہ کر چکے متحاس لئے مبادا شرعاً طلاق ہی ہو چکی ہو۔ انہوں نے مرز اجلال الدین کومولوی علیم نور الدین کے پاس قادیان بھیجا کہ'' مسئلہ یو چھآ وَ'' مولوی صاحب نے کہا کہ شرعاً طلاق نہیں ہوئی لیکن اگر آپ کے دل میں کوئی شبہ اور وسوسہ ہوتو دوبارہ کے شرعاً طلاق نہیں ہوئی لیکن اگر آپ کے دل میں کوئی شبہ اور وسوسہ ہوتو دوبارہ نکاح اس کتاتون سے دوبارہ پڑھوایا گیا۔'' (ذکر اقبال صفحہ کو)

علامہ کالا ہوراور ہندوستان کے تمام علماءاورمفتیان کرام کوچھوڑ کراسلامی مسئلہ کے متعلق راہنمائی حاصل کرنے کے لئے اپنے ایک دوست کوقادیان بھیجنا کیا ظاہر کرتا ہے؟ یہی کہ آپ کو مکمل یقین تھا کہ اسلام کی صحیح تعلیم کامرکز احمدیہ جماعت کامرکز قادیان ہی ہے۔

0

# علامہا قبال کا جماعت احمدیہ کے خلاف فتو کی تکفیر اصل حقیقت اور پسس منظر

حبیبا کہ ہم ثابت کر چکے ہیں کہ علامہ اور ان کے تمام خاندان کا جماعت احمد یہ کے ساتھ گہر اتعلق رہا ہے۔لیکن اپنی وفات سے صرف تین سال پہلے علامہ نے یکدم جماعت کے خلاف احرار کے ہم نوابن کرمجاذ کھڑا کرد یا۔انہوں نے اخبارات میں مضامین تحریر کئے اور حکومت سے ان کوغیر مسلم اقلیت قرار دینے کا مطالبہ کیا۔ یعنی وہی فتو کی تکفیر جس کے وہ خود مولو یوں کی طرف سے مور در ہے اور وہ ہمیشہ اس کی مذمت کرتے رہے۔ اب وہی طریق انہوں نے خود اپنالیا۔ لیکن حقیقت یہ ہے کہ علامہ کے اس اقدام کا کوئی مذہبی اور عقلی جواز نہ تھا۔ صرف ایک قسم کی انتقامی کا روائی اور اپنی محروی کا اظہار تھا۔ نیز جس مقصد کے لئے انہوں نے جماعت کے خلاف انتقامی کا روائی کی اس کا کچھ فائدہ ان کو حاصل نہ ہؤا۔ جماعت احمد یہ کے لئے وقتی مشکلات ضرور پیدا ہوئی کی اس کا کچھ فائدہ ان کو حاصل نہ ہؤا۔ جماعت احمد یہ کے لئے وقتی مشکلات ضرور پیدا اس فتو کی کے اصل ہدف سے وہ وہ واکسرائے کونسل کے ممبر رہے اور خدا تعالی کی نی فیل میں کئی مواقع یرعلی ہوئی۔ پاکستان اور بعد میں تمام عالم اسلام کے لئے غیر معمولی خدمات کی تو فیق دی۔خدا تعالی کی پیغلی شہادت اس بات کا کھلا ثبوت ہے کہ خدا تعالی کی تائید ونصرت کس کونصیب ہوئی۔ صلاحہ اقبال کو اپنی زندگی میں کئی مواقع یرعلی ہی طرف سے کفر کے فرک کا کی جہوؤا۔ صلاحہ اقبال کو اپنی زندگی میں کئی مواقع یرعلی ہی طرف سے کفر کے فرک کا گئے جہوؤا۔

ے علامہا قبال کواپنی زندگی میں کئی مواقع پر علماء کی طرف سے کفر کے فتاویٰ کا تجربہ ہؤا۔ علماء کے اس کر دار کے متعلق جسٹس جاوید نہایت افسوس کا اظہار کرتے ہوئے لکھتے ہیں: ''لیکن یہ علماء کے طبقے کا اس شخص سے انتقام تھا جس نے مسلمانوں کوخودی کا

### احساس دلا کرایک قوم یاملت کی صورت میں متحد کرنے کی جسارت کی تھی۔'' (زندہ رود ۔ صفحہ 612)

اس میں کوئی شک نہیں کہ تکفیر کا فہ ہمی حربہ علماء کا محبوب مشغلہ رہا ہے اور مسلمانوں کے تمام زعماء ، مجددین اور محدثین پریہ تیر بڑی بے دردی کے ساتھ چلایا گیا ہے۔ یہ ہماری تاریخ کا نہایت ہی افسوسناک بلکہ ہولناک پہلو ہے۔ علامہ اقبال کو بھی اپنی زندگی میں اپنے بعض خیالات یا اختلاف رائے کے اظہار پراس کا تجربہ ہؤا۔ اور اس امر کی بجاتو قع کی جاسکتی تھی کہوہ خوداس کند حربہ کا استعال ہر گزنہ کریں گے لیکن نہایت افسوس کے ساتھ یہ کہنا پڑتا ہے ط

۔ جسٹس جاویدصاحب نے اگر علماء کی اس انتقامی کاروائی پرافسوس کا اظہار کیا ہے اور اس میں کوئی شک نہیں کہ بیافسوسناک امرہے۔ تو کیا ان کے میزان عدل کا بیر تقاضا نہ تھا کہ وہ اپنے والد کے اس صریحاً غلط اقدام کا اعتراف کرتے ، الٹا انہوں نے اس کو درست ثابت کرنے کے لئے کوشش کی ہے حالانکہ جو حربہ علامہ کے لئے غلط تھا وہ کیسے ان کو بیر قن ویتا ہے کہ وہ دوسروں پر محض سنی سنائی باتوں پر اعتبار کر کے استعمال کریں۔ اس کا ہم گز کوئی جواز نہیں۔ قارئین کو ذیل کی تفصیل سے بیا ندازہ ہو سکے گا کہ بیعلامہ کی محض انتقامی کاروائی تھی ورنہ اس الزام میں ہم گز کچھ صدافت نہ تھی۔

۔ علامہ اقبال نے احمد یوں کے خلاف تکفیر کا حربہ اپنی موت سے صرف تین سال قبل 1935ء میں چلایا۔ جیسا کہ پہلے بیان کیا جاچکا ہے اس سے قبل علامہ اپنی تمام زندگی میں جماعت احمد یہ اور اس کے بانی حضرت مرزا غلام احمد صاحب کی تعریف میں رطب اللسان رہے۔ دیکھنے والی بات ہے کہ وہ کون تی الیم بات تھی جواس تمام عرصہ میں ان سے خفی رہی اور کیدم ان پر ظاہر ہوئی اور اس کا فوری رقمل وہ مضامین تھے جوعلامہ نے اس عرصہ میں جماعت کیدم ان پر ظاہر ہوئی اور اس کا فوری رقمل وہ مضامین تھے جوعلامہ نے اس عرصہ میں جماعت

احمدیہ کے خلاف تحریر کئے۔اس کی تفصیل ہم خودجسٹس جاویدا قبال کے الفاظ میں ذیل میں درج کرتے ہیں:

" أنهى ايام ميں احمديت كى ترديد ميں اپنا پہلا انگريزى بيان بعنوان " قاديانيت اور صحح العقيده مسلمان "تحرير كيا۔ يه بيان برصغير كے مختلف انگريزى اخباروں مثلاً 'ايسٹرن ٹائمز، ٹربيون ، سٹار آف انڈيا 'اور كلكته دكن ٹائمز وغيره ميں شاكع ہؤا۔ اس كے علاوہ اردوا خباروں ميں اس كا ترجمہ بھى چھپا۔ 14 مئى 1935ء كوسٹيٹس مين نے اسے شاكع كيا اور ساتھ اس پر آرٹيكل كھا جس كاعنوان تھا:

د تقاد مانيت اور حجے العقدہ مسلمان ''

 نہیں ہے۔آخر میں فرماتے ہیں کہ ہندوستان کے حاکموں کے لئے بہترین راستہ یہی ہے کہ قادیا نیوں کوایک علیحدہ مذہبی فرقہ قرار دے دیں۔''

(''اقبال کی تقریریں اور بیانات''مرتبہائے آرطارق صفحہ 98-91)

ے علامہ اقبال کے جماعت احمد یہ کے متعلق بیان پر مختلف حلقوں کی طرف سے شدید رد عمل ہؤا۔ پریس کے ایک نمائندہ نے علامہ سے پوچھا کہ انہوں نے 1911ء میں جماعت احمد یہ کے متعلق فرمایا تھا کہ'' وہ اسلامی سیرت کا تھیڈ نمونہ ہیں''اب ان کی رائے اس کے بالکل برعکس ہے۔ یہ تو انتہائی طور پر متناقض خیالات ہیں۔ اس کا جواب دیتے ہوئے علامہ نے اپنے برلے ہوئے موقف کی وضاحت کرتے ہوئے کہا:

''یرتقریر میں نے 1911ء یااس سے بل کی تھی اور جھے بیت کیم کرنے میں کوئی باک نہیں ہے کہ اب سے ربع صدی بیشتر مجھے اس تحریک سے اچھے نتائج کی امید تھی کسی مذہبی تحریک کی اصل روح ایک دن میں نمایاں نہیں ہوجاتی ۔ اسے اچھی طرح پر ظاہر ہونے کے لئے برسول چاہئیں ..... ذاتی طور پر میں اس تحریک سے اس وقت بیزار ہوا تھا جب ایک نئی نبوت .... بانی اسلام کی نبوت سے بھی برتر نبوت کا حتی طور پر دعوی کیا گیا اور تمام مسلمانوں کو کا فرقر اردیا گیا۔ بعد میں یہ بیزاری بغاوت کی حد کی گئی جب میں نے تحریک کے ایک رکن کو اپنے کا نوں سے آخضرت کے متعلق نازیبا کلمات کہتے سنا۔ درخت جڑ سے نہیں اپنے کھل سے بیزاری بغاوت کی حد عمود وہ وہ وہ وہ میں کوئی تناقص ہے تو یہ بھی ایک زندہ اور پیتھر اپنے آپ کوئیں جھلا سکے ۔ وہ این رائے بدل سکے ۔ بقول ایمرس صرف بیتھر اپنے آپ کوئیں جھلا سکتے ۔''

("احمديت اوراسلام" اداره طلوع اسلام 1958 ـ زنده رود صفحه 1078 ـ 1079)

علامہ اقبال نے ان بیانات میں جماعت احمد یہ کے خلاف جودعاوی کئے ہیں یاان پر جو نٹے انکشافات ہوئے ہیں وہ مختصراً یہ ہیں:

1- بانی جماعت احمد بیا پن نبوت کوسیدنا آنحضرت کی نبوت سے بہتر بیان کرتے ہیں۔

2 - احمدی سیدنا آنحضرت صلافالیا کم تعلق نازیباالفاظ استعال کرتے ہیں۔

3- احمدی اینے علاوہ تمام مسلمانوں کو کا فرگر دانتے ہیں۔

4۔ احمدی اسلام کے بعض طواہر کو برقر ارر کھتے ہوئے اس کے نصب العین سے انحراف کرتے ہیں۔

 مخالفت برأدهار کھائے بیٹے ہوں تو پھرکوئی بہانہ در کارتھا۔

۔ اس کے علاوہ یہ بھی سوچنے کی بات ہے کہ ان مخالفانہ بیانات سے قبل علامہ کے تقریباً ربع صدی سے زائد عرصہ جماعت احمد یہ کے ساتھ بہت قریبی تعلقات تھے۔خود جسٹس جاوید صاحب ان کاذکر کرتے ہوئے علامہ کے متعلق لکھتے ہیں:

'' کئی احمدی (قادیانی پارٹی اور لاہور پارٹی کے )ان کے قریبی دوست رہے۔وہ ان کے ساتھ مل جل کرعلمی یا مکی مسائل پراینے خیالات کا اظہار بھی کرتے تھے۔''

(زنده رود \_صفحه 1115)

ص کیا ہے بجیب امر نہیں کہ علامہ کو اپنے ایسے قریبی دوست جن کے ساتھ ان کے ساتھ ان کے ساتھ ان کے ساتھ ان کے سرا الہاسال سے تعلقات قائم سے ۔ یہ بھی معلوم نہ ہوسکا کہ ان کے سیدنا آنحضرت سالٹھائی ہے متعلق کیا خیالات ہیں۔ایک طرف تو ہم ان کو''مفکر'' اور'' دانشور'' قرار دیتے ہیں دوسری طرف ان کی بے خبری کا بیعالم کہ ان کو یہ معمولی بات بھی معلوم نہ ہوسکی ۔ کسی کے ذہن میں ہے بات آسکتی ہے کہ شائداحمہ یوں نے اپنے عقائد میں تبدیلی کرلی ہو لیکن اس کا بھی ہرگز کوئی تاریخی ثبوت نہیں ملتا کہ احمہ یوں نے 1935ء میں نئے عقائد اپنا لئے سے ۔ ہاں بیاسی ہے کہ حضرت بانی جماعت احمہ ہے و 1908ء میں وفات پاگے۔ ان کے خافین ان پراس قسم کے الزامات ہمیشہ کھا عت احمہ ہے وہ انتہائی طور پر لگاتے رہے۔ جن کی تر دیدوہ خود بھی کرتے رہے اور جماعت کے علاء بھی دلائل کے ساتھ وضاحت کرتے رہے ۔ علامہ کے ان الزامات کو سی بھی نقط نظر سے دیکھا جائے وہ انتہائی طور پر مظالم درتے رہے ۔ ان کا سہارا لے کر جماعت کو غیر مسلم قرار دینے کا انگریز حکومت سے مطالبہ صرف مضحکہ خیز تھا۔ اس لئے اس کی بچھ شنوائی نہ ہوئی ۔ علامہ کا یہ خیال کہ وہ اپنی مسلم انوں میں مقبولیت کی بناء پر حکومت سے بی ظالمانہ فیصلہ کر واسکیں گے۔غلط ثابت ہؤا۔ نیز مسلم انوں میں مقبولیت کی بناء پر حکومت سے بی ظالمانہ فیصلہ کر واسکیں گے۔غلط ثابت ہؤا۔ نیز مسلم انوں میں مقبولیت کی بناء پر حکومت سے بی ظالمانہ فیصلہ کر واسکیں گے۔غلط ثابت ہؤا۔ نیز

جس مقصد کے لئے انہوں نے یہ پینتر ابدلہ اس میں ان کوذر ابر ابر بھی کا میا بی حاصل نہ ہوئی۔

- مذکورہ بالا حالات کے پیش نظر دیکھا جائے تو صاف طور پر معلوم ہوتا ہے کہ جماعت احمد یہ کے خلاف 1935ء میں علامہ کے الزامات کسی'' نئی تحقیق'' پر مبنی نہ تھے نہ ہی وہ کوئی'' نیا اعکد یہ کے خلاف 1935ء میں علامہ کے الزامات کی بازگشت تھی اور اس کے بیچھے انکشاف' تھا بلکہ محض معاندین احمد بیت کے بے سرو پالزامات کی بازگشت تھی اور اس کے بیچھے بعض ذاتی اغراض کی تعمیل تھی۔ چنا نچہ خود ان کے بیتیج شنے اعجاز احمد صاحب نے ان سے پر دہ اٹھا یا ہے۔ وہ فرماتے ہیں:

''سلسلہ احمد یہ کے خلاف 1935ء کے بیانات میں اتنی شدت اور تکنی شاید نہ ہوتی اگر ایک ذاتی معاملہ میں ان کا احساس محرومی کار فرمانہ ہوتا اور اس مرتبہ تو ان کے احساس ناکامی کے شدید ہونے کی وجہ بھی تھی کیونکہ 'دو چار ہاتھ جبکہ لب بام رہ گیا' والا معاملہ ہو اتھا۔

1932ء میں سرفضل حسین وائسرائے کونسل ہند کے رکن چار ماہ کی رخصت پر گئے ان کی جگہ علامہ کے تقرر کا ذکر اخبارات میں آیا لیکن وزیر ہند نے چوہدری محمہ ظفر اللہ خان کو مقرر کر دیا۔ سرفضل حسین کی تقرری کی معیادا پریل 1935ء میں ختم ہونے والی تھی۔ ان کی جگہ کون لے گا، اس کے متعلق چہ میگوئیاں ہور ہی تھیں چونکہ چوہدری ظفر اللہ خان عارضی طور پر چار ماہ ان کی جگہ کام کر چکے تھے۔ اس لئے ان کی نام بھی مستقل تقرری کے سلسلہ میں لیا جارہا تھا۔ ان کی تقرری کے خلاف احرار یوں اور روز نامہ '' زمیندار'' نے زبردست پروپیگٹدا شروع کر رکھا تھا۔ ان خریندار'' نے ایک کھلا خط زیر عنوان' مکتوبِ مفتوح بنام نائب السلطنت کشور ہند' ثنائع کہا جس میں لکھا تھا کہ:

چوہدری ظفراللہ خان قادیانی ہیں اور قادیانیت ہرگز اسلام کا کوئی فرقہ نہیں بلکہ

بالکل علیحدہ مذہب ہے اس لئے سرفضل حسین کی جگدان کو نہ مقرر کیا جائے بلکہ اور کسی ایسے جلیل القدر مسلمان کو یہ منصب رفیع سپر دکیا جائے جومسلمانان ہند کے اعتاد کا حامل ہو۔ (مرادعلامہ اقبال سے تھی۔ ناقل)

(زنده رو دجلدسوم صفحه 598)

ال ضمن ميں علامه اقبال كانام بھى ليا جار ہاتھا۔

" آخر کارا کتوبر 1934ء میں چوہدری ظفر اللہ خان کے تقرر کا اعلان ہوگیا اور مئی 1935ء میں انہوں نے چارج بھی لے لیا۔ پھر کیا تھا، احرار یوں اور علامہ کے حاشینشینوں کو علامہ کو بھڑ کانے کا اچھا موقع ہاتھ آگیا۔ چوہدری ظفر اللہ خاں کا تقرر وزیر ہند نے کیا۔ اس میں جماعت احمد یہ کا کوئی ہاتھ نہ تھالیکن نزلہ عضوضعیف وزیر ہند نے کیا۔ اس میں جماعت احمد یہ کا کوئی ہاتھ نہ تھالیکن نزلہ عضوضعیف پرگرا۔"

۔ گویا جماعت احمد سے کے خلاف علامہ کی مخالفت کی ایک وجہ ان ایام میں احرار کی پہلی منظم تحریک تھی لیکن اس کے علاوہ دوسری اہم وجہ جو مکرم شخ اعجاز احمد صاحب نے بیان کی ہے وہ ان کی مالی مشکلات تھیں۔ علامہ کو توقع تھی کہ وائسرائے کونسل میں ان کے تقرر سے ان مشکلات کاحل نکل آئے گا۔ قرائن سے معلوم ہوتا تھا کہ ان کا تقرر ناگزیر تھالیکن ان کی شومی مشکلات کاحل نکل آئے گا۔ قرائن سے معلوم ہوتا تھا کہ ان کا تقرر ناگزیر تھالیکن ان کی شومی قسمت بیقر عہ چو ہدری ظفر اللہ خان کے نام نکل آیا۔ بس پھر کیا تھا کہ علامہ انقامی کاروائی پرائر آئے اور جماعت احمد بید کی مخالفت میں مضامین اور بیانات دیکر حکومت سے احمد یوں کے غیر مسلم اقلیت کا مطالبہ کردیا۔ مقصد بیتھا کہ وائسرائے کونسل میں ایک مسلم سیٹ پرایک ' غیر مسلم'' کا تقرر کردیا گیا ہے۔ علامہ کوامیر تھی کہ حکومت ان کی مسلم انوں میں مقبولیت کے پیش نظر اپنے فیصلہ پرنظر ثانی کرے گی اور ان کا تقر رمکن ہو سکے گا۔لیکن نوشتہ نقد پر نہل سکا اور ط

### مکرم شیخ صاحب تحریر فرماتے ہیں:

(مظلوم ا قبال \_صفحہ 208)

مکرم شیخ صاحب کے نزدیک علامہ کو ایک باعزت ملازمت کی صورت نظر آرہی تھی اور بظاہر تمام حالات بھی سازگار تھے لیکن سب بنا بنا یا کھیل بگڑ گیا اور علامہ کے لئے سوائے صدائے احتجاج بلند کرنے کے اور اپنا غیظ وغضب کے اظہار کرنے کے کوئی صورت نظر نہ آئی ۔ گو یا علامہ کا حتجاج میں احمد یوں کوغیر مسلم اقلیت قرار دینے کا مطالبہ محض ذاتی محرومی اور پرخاش پر بنی تھا، ورنہ اس سے قبل ساری زندگی وہ احمد یوں کو دائرہ اسلام سے خارج نہ سجھتے تھے بلکہ باقی مسلمانوں کے مقابلہ میں ان کومثالی اور عملی ٹھیڑے مسلمان گردانتے تھے۔

الغرض علامہ نے جن حالات میں جماعت احمد یہ کے خلاف کفر کافتو کی لگایا۔اب ان کے صاحبزادہ اور اقبالیات کے ماہرین کچھ بھی تاویل پیش کرنے کی کوشش کریں اور جماعت احمد یہ پر بدستور ختم نبوت کے انکار کی تہمت تھو پتے چلے جائیں،لیکن ہر ذی فہم جس کی 1935ء کے حالات پر گہری نظر ہے وہ وہی نتیجہ اخذ کرے گا جو علامہ کے بھینچ شنج اعجاز احمد صاحب نے کیا چنانچہ ان کے معاصر مکرم مولا ناعبد المجید سالک صاحب اپنی کتاب ذکر اقبال میں اس کی وجہ بھی وہی بیان کرتے ہیں جس کی نشاندہ ہی مکرم شخ صاحب نے کی۔وہ لکھتے ہیں:

''1935ء میں مولا ناظفر علی خان اور مجلس احرار نے احمدیت اور احمد یوں کے خلاف ایک عام تحریک کا آغاز کیا ... خدا جانے علامہ اقبال نے کسی عقیدت مند کی درخواست پرایک مضمون لکھا جس میں بتایا کہ اس فرقہ کی بنیاد ہی غلطی پر ہے ... اور آخر میں حکومت کویہ مشورہ دیا کہ اس فرقہ کوایک علیحدہ جماعت تسلیم کر ہے۔'' آخر میں حکومت کویہ مشورہ دیا کہ اس فرقہ کوایک علیحدہ جماعت تسلیم کر ہے۔'' (ذکرا قبال صفحہ 210)

الغرض علامہ نے 1935ء میں جن حالات میں جماعت احمد یہ کے خلاف مضامین کا سلسلہ شروع کیا اور ان کی تکفیر کی مہم چلائی وہ تاریخ کا ایک تھلم کھلا ورق ہے۔اسے کسی صورت میں نہ حجٹلا یا جاسکتا ہے اور نہ ہی اس پر پر دہ ڈالا جاسکتا۔ آج اگر جماعت احمد بیر کی اندھی مخالفت میں ان حقائق کو مسنح کیا جارہا ہے تو وہ دن دور نہیں کہ خالفت کے بادل چھنے کے بعد اصل حقیقت کا لازمی طور پر اعتراف کرنا ہوگا۔

آخر میں ہم نا موافقین سے بیضرور دریافت کرنا چاہتے ہیں کہ اگر علّامہ کی عالم اسلام کو بیدار اور متحد کرنے کی خدمات کاصِلہ ان کے نزدیک علمانے علّامہ کے خلاف کفر کے فتو کی کی صورت میں دیا اور ان کی اس نیکی کا یوں انتقام لیا تو بعینہ ہم نا موافقین سے بیسوال کرنے کی جرأت کرتے ہیں کہ کیا چوہدری محم نظفر اللہ خان صاحب کی یا کستان اور تمام عالم اسلام کے لئے

علامها قبال اوراحرار

وہ خدمات جن کا خاص طور پر بائی پاکتان حضرت قائداعظم اور تمام اسلامی مملک کے تمائدین نے برملااعتراف کیا تھا، اس کا یہی صلہ بنتا ہے کہ ان کی تکفیر کی جائے؟ کیا اس انتقامی کارروائی کا کوئی جواز بنتا ہے؟ ناموافقین کو کم از کم اس جرأت کا ثبوت دینا چاہئے کہ اگر علامہ کے خلاف علماء کا انتقام غلط تھا تو حضرت چوہدری صاحب کے خلاف اس انتقام کا کیا جواز ہے؟ اب عدل کا ترازونا موافقین کے ہاتھ میں ہے، دیکھتے ہیں کہ وہ کیا فیصلہ کرتے ہیں۔

 $\bigcirc$ 

# عقب دختم نبوت اورعلامها قبال

# ختم نبوت کی عجیب وغریب تاویل

ہم گذشتہ باب میں علامہ اقبال کی جماعت احمد ہی مخالفت اور تکفیر کے حقیقی اسباب کا جائزہ پیش کر چکے ہیں۔علامہ کی اس مخالفت کی وجوہ علمی یا اعتقاد کی نتیس بلکہ ذاتی اور اقتصاد کی تحسیب ۔ تاہم انہوں نے جماعت احمد ہی پرختم نبوت کے انکار کا الزام بھی عائد کیا ہے۔ جماعت پر بیدالزام محض دھاند لی سے لگایاجا تا ہے اور جماعت احمد بیاس کی بار ہاتر دید کرچکی ہے۔واضح ہے کہ قرآن مجید میں سیدنا آنحضرت ساٹھائی کے کو خاتم النہ بین قرار دیا گیا ہے۔ اور ہراحمد کی قرآن مجید کی ہرآیت بلکہ ہر لفظ کو الہامی مانتا ہے۔ اس لئے اس کے انکار کا ہرگز سوال پیدا نہیں ہوتا۔ مجید کی ہرآیت بلکہ ہر لفظ کو الہامی مانتا ہے۔ اس لئے اس کے انکار کا ہرگز سوال پیدا نہیں ہوتا۔ اس کے معنوں کے متعلق ایک اپنی رائے رکھتی ہے۔ اختلاف رائے کو انکار سے تعیم نہیں اس کے معنوں کے متعلق ایک اپنی رائے کو انکار قرار دیا جائے تو پھر علامہ اقبال خوذ ختم نبوت کی متحلق عجیب وغریب کیا جاسکتے ہیں۔ ہم اس باب میں علامہ کی ختم نبوت کے متعلق عجیب وغریب تاویل کو پیش کرتے ہیں جو خود دوسر سے علماء کو ہرگز قابل قبول نہیں۔ اس لحاظ سے اگروہ جماعت احمد بیکومکر ختم نبوت قرار دیے جاسکتے ہیں جو خود دوسر سے علماء کو ہرگز قابل قبول نہیں۔ اس لحاظ سے اگروہ جماعت احمد بیکومکر ختم نبوت قرار دیے جیل تو پھر بھی الزام ان پر بھی عائد ہوسکتا ہے۔ احمد بیکومکر ختم نبوت قبی تو تو بیل تو پر بیمان کا ایک لاز می حصہ سیرنا آنحضرت ساٹھ ایک گائی گائی ہو تا ہوں کیا تمام مسلمانوں کے ایمان کا ایک لاز می حصہ سیرنا آنحضرت ساٹھ کیا ہوسکتا ہوں۔

سیدنا آتحضرت سالٹھائی ہے متم نبوت پرایمان تمام مسلمانوں کے ایمان کا ایک لازمی حصہ ہے لیکن ختم نبوت کی تاویل وتشریح میں اختلاف پایا جا تا ہے۔مسلمانوں کی اکثریت اس بات کی قائل ہے کہ چونکہ آنحضرت سالٹھائی ہے کور آن مجید میں خاتم النبیین قرار دیا گیا ہے اس کئے

آپ کے بعد کوئی نبی نہیں آسکتا الیکن اس کے ساتھ ہی وہ یہ بھی مانتے ہیں کہ آخری زمانہ میں مسے ناصری امت محمد مید کی اصلاح کے لئے نازل ہوں گے۔ چونکہ وہ امتی بن کر اور آنحضور سال الیہ الیہ الیہ اس کے دین کی خدمت کے لئے مبعوث ہوں گے اس لئے ختم نبوت متاثر نہ ہوگی اس بناء پر امت کے دین کی خدمت کے لئے مبعوث ہوں گے اس لئے ختم نبوت متاثر نہ ہوگی اس بناء پر امت محمد میں بندرگان نے ایسی نبوت کو جائز قرار دیا ہے۔خودر سول کریم سال الیہ الیہ نے جہاں امت محمد میں مسیح ومہدی کے نزول کی پیشگوئی فرمائی ہے وہاں اس کی تشریح ان الفاظ میں فرمائی:

### لَمْ يَبْقَ مِنَ النُّبُوَّةِ إِلاَّ الْمُبَشِّرَاتُ

یعنی خدا تعالی نے مکالمہ ومخاطبہ جونبوت کا ہی ایک جزوہے اسے ہمیشہ کے لئے جاری رکھا ہے۔ شرعی نبوت کے علاوہ دیگر روحانی ذرائع جن میں رویائے صادقہ اورغیر شرعی وحی والہام شامل ہیں وہ بندنہیں ہوئے۔ چنانچہ امت کے بے ثار بزرگان اور مجددین و مصلحین نے ان روحانی برکات سے وافر حصہ لیا ہے۔

علاء سلف اورحاضر کی ختم نبوت کے متعلق مختلف تا ویلات کے برعکس علامہ اقبال نے مقام ختم نبوت کی ایک ایسی تا ویل پیش کی ہے جو سرا سرمغر بی اور مادی تعلیم کا نتیجہ ہے اور اس کا اسلام کی روحانی اقدار سے دور کا بھی واسط نہیں ۔ علامہ کے نزدیک سیدنا آنحضرت صلی این کی گومقام ختم نبوت پر فائز کر کے خدا تعالی نے دنیا کو یہ پیغام دیا ہے کہ اب دنیا اپنے عقلی بلوغت کے دور تک پہنچ گئی ہے اب اسے آئندہ کسی الہی ہدایت کی ضرورت نہیں ۔ ماضی میں انسان کی جب تک عقلی استعدادیں تدریجی ترقی کے مل سے گذر رہی تھیں ان کو الہی ہدایت کی ضرورت تھی اور اس غرض کے لئے انبیاء مبعوث ہوتے رہے ۔ اب چونکہ آنحضرت صلی این ایسی کی بعثت کے زمانہ میں انسان کی ہدایت کا ممل ختم کے لئے انبیاء مبعوث ہوتے رہے ۔ اب چونکہ آنحضرت صلی ایسی نے خدا تعالی نے انسان کی ہدایت کا ممل ختم کردیا ہے کہ اب خدا تعالی نے بیا علان کردیا ہے کہ اب خالق و مخلوق کے درمیان وی و الہام کا یہ واسطہ ہمیشہ کے لئے ختم کردیا گیا ہے ۔ اب انسان

ا پنی عقل و فہم اوراجتہا دسے اپنے مسائل خود حل کر سکتا ہے۔

علامہ اقبال نے اپنا یہ نظریہ پہلی دفعہ علیگڑھ میں 1930ء میں پیش کیا۔ وہاں آپ نے انگریزی میں متعدد مقالات پڑھے جن کا اُردو ترجمہ'' تشکیل جدید الہیات اسلامیہ'' کے عنوان سے علامہ کی وفات کے بیس سال بعد شائع ہؤا۔ چنانچہ اپنے پانچویں مقالہ بعنوان ''اسلامی ثقافت کی روح'' میں مقام ختم نبوت کی وضاحت یوں کرتے ہیں:

"اس لحاظ سے دیکھا جائے تو یوں نظر آئے گا جیسے پیغیبراسلام صلا الیے اسر چشمہ گرامی جو دُنیائے قدیم وجدید کے درمیان ایک واسطہ کی ہے بااعتبارا پنے سر چشمہ وی کے آپ کا تعلق دنیا قدیم سے ہے لیکن باعتباراس کی روح کے دنیا جدید سے یہ آپ ہی کا وجود ہے کہ زندگی بحرعلم وحکمت کے وہ تازہ چشمے منکشف ہوئے جواس کے آئندہ کے دُن کے کین مطابق سے لہذا اسلام کا ظہور استقر ائی عقل کا ظہور ہے ۔ اسلام میں نبوت چونکہ اپنے معراج کمال کو پہنچ گئی لہذا س کا خاتمہ ضروری ہوگیا۔ اسلام میں نبوت چونکہ اپنے معراج کمال کو پہنچ گئی لہذا س کا خاتمہ ضروری ہوگیا۔ اسلام نے خوب سمجھ لیا تھا کہ انسان ہمیشہ سہاروں پر زندگی بسر نہیں کرسکتا۔ اس کی شعور ذات کی تحکیل ہوگی تو یوں ہی کہ وہ خود اپنے وسائل سے کام لینا سیکھ کہی وجہ ہے کہ اسلام نے اگر دینی پیشوائی کو تسلیم نہیں کیا یا موروثی باوشا ہت کو جائز نہر کھا یا بار بارعقل و تجربے پر زور دیا یا عالم فطرت یا عالم تاریخ کو علم انسان کا مرچشمہ ٹھہرایا اس لئے کہ ان سب کے اندر یہی نکتہ مضمر ہے۔ چونکہ بیسب تصور خاتمہ سے بی کے قاف پہلو ہیں۔"

(تشکیل جدیدالہیات اسلامیہ ضحہ 193۔94۔ زندہ رود صفحہ 167۔168) علامہ اقبال کے ختم نبوت کے متعلق اس نظرید کی اقبال اکیڈی کے سکالرڈ اکٹر اشرف صاحب یوں وضاحت بیان فرماتے ہیں: ''اقبال کے نزدیک نبی پاک کی ذات سے تاریخ انسانی دوحصوں میں تقسیم ہوگئ۔ایک سلسلہ نبوت سے قبل کی دنیااورایک سلسلہ نبوت کے بعد کی دنیا۔ نبوت کا خاتمہ ہوگیا۔''

علامها قبال کے اس نظریہ کی علامه اقبال اکیڈی کے سکالرزنے جوتشری پیش کی ہے وہ عام علاء کے نظریفتم نبوت سے بالکل مختلف ہے۔ چنانچ کرم عبدالقیوم صاحب اپنے مقالہ میں بیان کرتے ہیں:

''اقبال کی نظر میں عقیدہ ختم نبوت کا مطلب ہے ہے کہ اب کسی شخص کو اس دعویٰ کا حق نہیں کہ اس کے علم کا تعلق کسی ما فوق الفطرت سرچشے سے ہے۔ لہذا ہمیں اس کی اطاعت لازم آتی ہے۔ مطلب ہے کہ انسانی زندگی ارتقاء کی اس سطح تک پہنچ گئی ہے۔ جہاں انسان اپنی عقل اور مشاہدے سے حاصل شدہ علم اور شعور کی روشنی میں اپنی زندگی کا نصب العین متعین کرسکتا ہے اور اس کے حصول کے لئے اپنی عقل اور مشاہدہ کو بروئے کا رلا کر اپنے اصول بھی وضع کرسکتا ہے۔ اب اسے اپنے بیرون مشاہدہ کو بروئے کا رلا کر اپنے اصول بھی وضع کرسکتا ہے۔ اب اسے اپنے بیرون کسی ما فوق الفطر سے ہستی کا دستِ نگر نہیں ہونا پڑے گا۔ ... دوسرے الفاظ میں اب انسانی زندگی کی ہدایت کے لئے وتی کی جگہ انسانی عقل و مشاہدے نے لے لی انسانی زندگی کی ہدایت کے لئے وتی کی جگہ انسانی عقل و مشاہدے نے لے لی

(خطبات بریادا قبال جون 1944، شائع کرده اداره تحقیقات پاکستان دانش گاه پنجاب)
علامہ کے اس نظریت تم نبوت کی مکرم نذیر نیازی صاحب یوں وضاحت کرتے ہیں:
"اب نہ کسی کتاب کی ضرورت ہے، نہ رسول کی، نہ اللہ تعالیٰ سے ہم کلامی کی،
نہ کشف والہام کی، نہ ایسا دعویٰ جحت ہے کہ اُمت اس کی تائید و تصدیق پر شرعاً
مکلف ہو۔" (اقبال کے حضور صفحہ 250 مطبوعہ اقبال اکا ڈمی، کراچی 1971)

ختم نبوت کے متعلق علامہ کا پہ نظر بیسی اور شیعہ اور دیگر اسلامی مکا تب فکر کے بھی خلاف ہے کیونکہ بیسب سیدنا آنحضرت صلاح الیہ الیہ ہے بعد کسی اور نبی کی آمد کے توخلاف ہیں لیکن اس سے کم تر روحانی برکات اور مبشرات کوختم نہیں مانتے۔ ان کے نزدیک ایسے امام خواہ وہ مہدی ہوں یا امام غائب ہوں وہ ختم نہیں ہوئے بلکہ جیسا کہ ہم دوسری جگہ وضاحت سے بیان کریں گے علامہ بھی ایک وقت میں ایسے امام کی آمد کو ضروری سجھتے تھے اور اس کی آمد کے منتظر تھے۔ علامہ کے نظر بیکو مانے کا طبی نتیجہ بین کا تا ہے کہ اسلام، قرآن کریم اور سیدنا آنحضرت صلعم کی متابعت سے کوئی روحانی برکت حاصل نہیں ہوسکتی کیونکہ اب آنحضور صالح کی بعثت سے یہ سب روحانی برکات ختم کردی گئی ہیں۔ اب انسان بلوغت کے اس مقام پر بہنچ گیا ہے کہ وہ اپنی ہوسکتی کے لئے اپنی عقل اور مشاہدے سے خودر استہ تجویز کرسکتا ہے۔

اگرعلامه کا بینظرید درست مان لیا جائے تو پھر طبعًا بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ جب مسلمان بقول اقبال مثیل یہوداور ہنود بن چکے تھے جیسا کہوہ کہتے ہیں۔ وضع میں تم ہو نصار کی تو تمدن میں ہنود بہ مسلماں ہیں! جنہیں دیکھ کرشر مائیس یہود

(بانگ درا)

تو پھران کی اصلاح کے لئے کیوں صاحبان ذی علم و شعور میں سے کوئی ایسا پیدا نہ ہؤا جو ہے۔ جوسے اور کرشن کا کردارادا کرسکتا اور دوبارہ مسلمانوں کوراہ راست پر لاسکتا۔ گو یا مسلمان اپنی اے براہ روی اور ضلالت میں اپنی انتہا تک پہنچ چکے تھے۔ مگر اس کا کوئی علاج میسر نہیں تھا۔خود علامہ کو بھی اس کا حساس تھا۔ تبھی توانہوں نے بیکہا:

ہے۔دورا پنے براہیم کی تلاسٹس میں ہے مولا نا حالی اورخودعلامہ مسلمانوں کی اس حالت کی مرثیہ خوانی کرتے رہے اور خدا تعالیٰ سے شکوہ کرتے رہے لیکن علامہ کے نظریہ تم نبوت کے مطابق کوئی ایبا''عبد' اور'' کامل انسان' پیدانہ ہؤا جوان کی اصلاح کرسکتا۔ حقیقت سے ہے کہ جسیا کہ خدا تعالیٰ نے فرما یا ہے اِنَّ عَلَیْتَ ا لَکُھُلٰ کی یعنی ہدایت خدا تعالیٰ ہی نصیب کرتا ہے یہ کام کسی عالم اور عاقل کانہیں کہ وہ لوگوں کو ہدایت دے سکے لوگوں کو ہدایت وہی دے سکتا ہے اور لوگوں کا رخ خدا تعالیٰ کی طرف وہی موڑ سکتا ہے جو خود خدا تعالیٰ کی طرف سے آیا ہو۔

### علامها قبال کےنظریہ پرمولا نامودودی کی تنقید

علامه اقبال کے ختم نبوت کے متعلق اس عجیب نظریہ کومولا نا مودودی نے اپنے ماہنامہ میں کبھی شدید تقید کا نشانہ بنایا ہے اور بیربیان کیا ہے کہ بینظریہ اسلام کی بنیا دی جڑکا ٹنے والا ہے۔ انہوں نے پہلے علامہ کے اس نظریہ کا خلاصہ یوں بیان کیا ہے:

'' تاریخ انسانی دوحصوں میں منقسم ہے۔ پہلا دور جوخاتم النبیین کی بعثت سے پہلے گذرا۔ دوسرا وہ جوحضور کی بعثت کے بعد شروع ہؤا۔ پہلے کوعہد طفولت اور دوسرے کوعہد شباب کہا گیا ہے چونکہ انسانی ذہن ، سن شعور کو پہنچ گیااس لئے اب اس کی وقاً فوقاً راہنمائی کے لئے آئندہ مزیدا نبیاء کی ضرورت نہیں۔''
اس کی وقاً فوقاً راہنمائی کے لئے آئندہ مزیدا نبیاء کی ضرورت نہیں۔''

''ہمارے نزدیک ختم نبوت کے لئے بیاستدلال اپنے مقد مات کے لحاظ سے بھی غلط ہے اور نتیجہ کے اعتبار سے بھی۔ انسانی ذہن کا ارتقاء جس پراس پورے استدلال کی بنیادر کھی گئی ہے صرف عالم زمانی ، مادی وطبعی معلومات تک محدود ہے۔ رہادینی واخلاقی شعور تواس معاملہ میں ذہن انسانی کا ارتقاء کوئی ثابت شدہ حقیقت نہیں ہے۔ آغاز انسانیت سے لے کر آج تک پاکیزہ ترین تصور ایمان واخلاق

رکھنے والے انسان اور برترین عقائد واخلاق رکھنے والے انسان ہر دور اور ہر زمانے میں پہلو بہ پہلو پائے گئے ہیں۔ نوع انسانی نے تاریخ وزمانی تدریج کے لیاظ سے اخلاق وایمان میں ترقی کے کوئی مدارج طخہیں گئے ہیں۔ ویدہ روزگار نے ہرزمانے میں عقیدہ واخلاق کی انہائی بلندی اور انہائی پستی کے مناظر کامشاہدہ کیا ہے۔ اس لیے ختم نبوت کے حق میں ید دلیل سرے سے غلط ہے۔ اس سے جو نتیج دکتا ہے وہ قادیا نیت کے ساتھ ساتھ اسلام کی بھی جڑ کا ف دیتا ہے۔ اگر ہم یہ مان لیں کہ پہلے انبیاء کی ضرورت اس لئے تھی کہ انسان بچے تھا اور اب ان کی ضرورت اس لئے تھی کہ انسان بچے تھا اور اب ان کی شہیر ضرورت اس لئے نہیں کہ اب انسان کو سرے سے ہدایت بذریعہ نبوت کی حاجت ہی نہیں رہی۔ یہا تیرہے جس نے بیک وقت احمدیت اور اسلام دونوں کو مجروح کیا ہے۔ اگر یہ کہا جائے کہ انسان جوان ہو جانے کی وجہ سے آئندہ '' نئے سہاروں'' کی بھی کیا ہے۔ اگر یہ کہا جائے کہ انسان جوان ہو جانے کی وجہ سے آئندہ '' نئے سہاروں'' کی بھی کیا ہے۔ سے مستغنی ہوگیا ہے تو پھر آخر اس بلوغ ذہنی کے بعد '' پرانے سہاروں'' کی بھی کیا طرورت ہے۔'

(ترجمان القرآن لا مورا كتوبر 1953 صفحه 146)

جیسا کہ ہم بیان کر چکے ہیں کہ علامہ اقبال کاختم نبوت سے متعلق نظریہ ماننے سے مذہب اسلام کے تمام روحانی فیوض و برکات کی نفی لازم آتی ہے۔ نیز جیسا کہ مولا نا مودودی صاحب نے توجہ دلائی ہے کہ اس نظریہ کے ماننے سے خود مذہب اسلام سے ہاتھ دھونا پڑتے ہیں کیونکہ جب انسان اپنی عقلی بلوغت کے تمام زینے سرکر چکا ہے تو پھر اسے جہال '' نئے سہاروں'' کی ضرورت نہیں تو پھر اسے جہال '' نئے سہاروں'' کی کیا ضرورت باتی رہ جاتی ہے۔

# امام مهدى ياامام كامل

اُمت مسلمہ میں امام مہدی کی آمد کا عقیدہ بہت پرانا ہے۔ اس کا اصل ما خذ اور مصدروہ اصادیث ہیں جن میں ہمارے بیارے سیرنا نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایسے امام کے ظہور کی بیثارت دی اور اس کی کئی صفات بیان فرمائی ہیں۔ امت محمد بیے کہ بہت سے ہزرگان اور اولیاء نے اس کے ظہور کا اپنی کتب میں ذکر فرما یا اور اس کا زمانہ پانے کی خواہش کا اظہار فرما یا۔ امام مہدی کی آمد کا تذکرہ اس قدر تو اتر سے اسلامی لٹریچر میں موجود ہے کہ اس کے انکار کی کوئی مہدی کی آمد کا تذکرہ اس قدر تو اتر سے اسلامی لٹریچر میں موجود ہے کہ اس کے انکار کی کوئی گئے انش نظر نہیں آتی۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ اس سلسلہ میں بعض وضعی احادیث بھی راہ پا گئیں جو بعض لوگوں نے اپنے غلط مقاصد کے لئے وضع کیں اور غلط طور پر اپنے مذموم مقاصد کے جو بعض لوگوں نے اپنے غلط مقاصد کے لئے وضع کیں اور غلط طور پر اپنے مذموم مقاصد کے ہے کہ روائت اور درائت کے اصولوں پر چسپال کرنے کی کوشش کی۔ اس بناء پر اس امر کی ضرورت ہے کہ روائت اور درائت کے اصولوں پر پر کھ کر ایسی غلط احادیث کور دکر دیا جائے ۔ لیکن سے ہرگز درست نہیں کہ بعض ایسی روایات کی بناء پر اس عقیدہ کو کلیٹنا غلط قرار دے دیا جائے اور ایسے امام کی متعدد بنر گوں نے تو اتر سے اس کی اسپنے رویا واحدیث ہیں اور پھر گذشتہ تیرہ صدیوں میں متعدد بنر گوں نے تو اتر سے اس کی اسپنے رویا واحدیث ہیں اور پھر گذشتہ تیرہ صدیوں میں متعدد بنر گوں نے تو اتر سے اس کی اسپنے رویا و

۔ امام مہدی کے ظہور کے متعلق مسلمانوں کے دوبڑے گروہوں لیتنی اہل سنت اور اہل تشیع میں بھی بہت سے امور میں اختلاف پایا جاتا ہے۔لیکن اس امر پر اتفاق ہے کہ امام مہدی کا زمانہ انتہائی بابر کت ہوگا اور اس کی آمد سے اُمت مسلمہ کی کا یا بلٹ جائے گی اور ان کی ترقیات کے دروازے کھل جائیں گے اور اس قدرارضی وساوی برکات اور خزائن کا نزول ہوگا

### جس کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا۔اس لئے مجموعی طور پرامت اس کی آمدے لئے دُعا گورہی ہے طَ آنے والے آ، زمانے کی امامت کے لئے

روحانی امامی آمد کا اصل مقصدیہ ہے کہ اس کی آمد سے روحانی فیضان اور ساری برکات کا نزول ہوتا ہے لیکن انسانی کمزوری ہے ہے کہ وہ مادی اور دنیوی اموال واملاک کی طرف مائل ہوتا ہے۔ یہودیوں نے حضرت میں علیہ السلام کا انکار اس لئے کیا کیونکہ وہ داؤ دی تاج اپنے سرپر نہ رکھتا تھا۔ نیز وہ الی بابرکت شخصیت کی ایک خیالی تصویر بنا کر اس کے مطابق اسے جانچنے اور اس پیانہ کے مطابق ماپنے کی کوشش کرتے تھے۔ قرآن مجید میں خدا تعالی نے الی خیالی تصویر کو' اہوًا ء'' سے تعبیر کیا ہے اور چونکہ آنے والا رسول یا امام اس پر پورانہیں اتر تا تو اس کا انکار کردیتے ہیں۔ خدا تعالی فرما تا ہے:

آفَکُلَّمَا جَاءَکُمْ رَسُولُ بِمَالَا تَهُوَى آنَفُسُکُمُ اسْتَکُبَرُتُمُ وَ اَلَّا تَهُوَى آنَفُسُکُمُ اسْتَکُبَرُتُمُ وَ مَرَائِ تَرْجَمَةِ: "پِس کیا جب بھی تمہارے پاس کوئی رسول ایس با تیں لے کرآئے گا جو تہیں پیند نہیں توتم اسکبار کروگے؟" (البقرہ:88)

یہی صورتِ حال امام مہدی کے تصور کے متعلق ہے۔ اس دور کے علماء اور دانشور آنے والے امام کے متعلق اپنا ایک مزعوم خیالی تصور رکھتے تھے۔ جیسا کہ آئندہ باب میں تفصیل سے بیان کیا جائے گا۔ علامہ اقبال امام مہدی اور امام عادل کے منتظر بھی تھے اور انسانوں کے اس خیال کو غلط اور مجوسی بھی قرار دیتے تھے۔ اس کی اصل وجہ وہی ہوائے نفس کا پیانہ ہی تھا بیصر ف علامہ پر ہی موقوف نہیں بلکہ اس زمانے کے دیگر علماء وزیماء بھی اپنا ایک ذاتی تصور آنے والے امام کے متعلق قائم کئے ہوئے تھے۔

علامہ کے ہمعصر مولا نامودودی صاحب نے بھی اپنی کتاب'' تجدید واحیائے دین' میں امام مہدی کا ایک ذاتی خیالی نقشہ کھینچا ہے یعنی آنے والا امام اس قسم کا ہوگا۔ مجھے یا دہے کہ ایک

دفعہ علامہ اپنی انتخابی مہم کے سلسلہ میں غالباً 1957 یں ڈھا کہ آئے ہوئے تھے۔ ایک رات انہوں نے ڈھا کہ سے قریب ایک شہر نرائن گئج میں پبلک تقریر کی۔خاکسار نے ان کی تقریر سی اور اگلے روز صبح علامہ سے ان کے دفتر واقعہ نواب پورروڈ میں ملاقات کی۔ دوران گفتگو خاکسار نے مولانا کی توجہ ان کے اس خاکہ کی طرف دلائی جوانہوں نے آنے والے امام مہدی کے متعلق اپنی کتاب میں بیان کیا تھا۔خاکسار نے مولانا سے بیسوال کیا:

" آپ ایک عالم دین ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں۔اس کئے عوام آپ سے یہ توقع رکھتے ہیں کہ آپ اسلامی مسائل کے متعلق ان کی راہنمائی قرآنِ مجید اور احادیث صححہ سے کریں گے۔اگر امت محمہ یہ میں ظاہر ہونے والا امام مہدی کا عقیدہ قرآن مجیداور احادیث پر مبنی ہے تواس کی تفصیل اور علامات بھی انہی مقدس کتب کی روشنی میں بیان کی جانی چا ہمیں لیکن آپ نے امام مہدی کے شخص کے متعلق اپنی خیالی باتیں بیان کی ہیں جو دوسروں کے لئے جمت نہیں ہوسکتیں کیونکہ اس طرح تو ہر عالم دین کا اپنا نقطہ نظر ہوگا اور اس کی روشنی میں ایک عام انسان کسی فیصلہ کن نتیجہ تک نہیں پہنچ سکتا۔"

اس پرمولانانے کہا:

'' یہ ٹھیک ہے کہ یہ میرا ذاتی نظریہ ہے۔ میں کسی کومجبور نہیں کرتا کہ وہ اسے ضرور مانے کسی کا دل چاہتا ہے تو مان لے یا انکار کردے۔'' خاکسارنے جواباً کہا:

'' یہی تومیر اسوال ہے کہ دینی امور میں ہم پرقر آن مجید اور احادیث کی پابندی واجب ہے۔ کسی عالم کی ذاتی رائے کی مید حیثیت نہیں اس لئے کیا ہی اچھا ہوتا کہ آپ اُمتِ محمدید میں ظاہر ہونے والے امام کے متعلق اپنی ذوقی رائے کی بجائے

کوئی مستندرائے پیش فرماتے۔'' اس پرمولا ناصاحب نے کہا:

'' آپ میری اس کتاب کو پھرغور سے پڑھیں اس میں ذاتی رائے کے علاوہ بھی تفصیل موجود ہے لیکن اس وقت میرا دورہ ان اسلامی مسائل کی وضاحت کے لئے نہیں ہے بلکہ لوگوں کی انتخابی مہم میں راہنمائی کے لئے ہے۔''وغیرہ۔ کہی معاملہ علامہ اقبال کا تھا۔ ان کو اس امر کا احساس تھا کہ زمانہ کسی روحانی مصلح اور امام کا تقاضا کر رہا ہے۔ فرماتے ہیں:

یہ دور اپنے براہیم کی تلاش میں ہے صنم کدہ ہے جہاں لا الله الا الله

(ضرب كليم - كليات ا قبال - صفحه 666)

ان کے نزد یک اس کلجگ کے دور میں کسی روحانی روشن سے ہی کی تاریکی دور ہوسکتی ہے۔
لیکن وہ اس امام کواپنے افکار کے مطابق دیکھنا چاہتے تھے۔
دنیا کو ہے اس مہدی برحق کی ضرورت
ہو جس کی نگاہ زلزلئہ عالم افکار

(ضرب كليم - كليات اقبال - صفحه 635)

خدا تعالی کا بتدائے آفرینش سے بیقانون ہے کہ وہ جن لوگوں کورا ہنمائی کے لئے مبعوث فرما تا ہے وہ بھی بھی لوگوں کی خواہشات کے مطابق ظہور نہیں کرتے بلکہ معاملہ بالکل اس کے برعکس ہوتا ہے۔ اس اصولی ہدایت اور بنیا دی حقیقت کی روشنی میں علامہ کے خیالات کا جائزہ لیں تواس کا وہی نتیجہ برآ مدہونا تھا جو ہمیشہ سے ظاہر ہوتا رہا ہے۔علامہ کے خودساختہ فارمولا کا وہی حشر ہؤا جو عام طور پر ہوتا ہے۔ امام مہدی اور امام کامل زمانہ کی ضرورت کے مطابق ظاہر

ہو چکا تھا۔اس کے پیچاننے کے لئے روحانی بینائی سے کام لینا ضروری تھا۔

## مردِ کامل کی نا کام تلاش

جیسا کہ بیان کیاجاچکا ہے کہ علامہ کسی مردکامل مجدد یا مسیحا کے ظہور کے منتظر تھے۔ زمانے کے حالات کے پیش نظر وہ سمجھتے تھے کہ بیز مانہ کسی ایسے ہی شخص کے ظہور کا تقاضا کرتا ہے۔

لیکن الی عظیم شخصیت کے متعلق ان کا یہ خیال اور قیاس تھا کہ وہ کسی حکومت کا سربراہ ہوگا اور نیوی شان وشوکت کا مالک ہوگا تا کہ وہ دنیا کی اصلاح کا کام اپنی طاقت کے بل بوتے برسرانجام دے سکے۔ اس لئے بھی وہ امیر امان اللہ شاہ افغانستان سے اور بھی ترکی کے کمال اتا ترک اور ایران کے رضا شاہ پہلوی سے آس لگائے بیٹھے تھے کہ ان کے ذریعہ سے اسلام کی نشاۃ ثانہ کا مجز ہرونما ہوگالیکن ان کے ذریعہ ان کا موہوم خواب شرمندہ تعبیر نہ ہوا۔ ان اشخاص نشاۃ ثانہ کا مجز ہرونما ہوگالیکن ان کے ذریعہ ان کے ذریعہ ان کا موہوم خواب شرمندہ تعبیر نہ ہوا۔ ان اشخاص

دراصل علامہ نہ صرف عالم اسلام کے لئے ایسے 'مرد کامل' کے منتظر تھے بلکہ خود اپنے لئے بھی کسی ایسے بزرگ کی تلاش میں تھے کہ جوان کی کا یا پلٹ دے اور ایک نظر سے ان کی روحانی دنیا بدل دے۔ چنانچہ جسٹس جاویداس بارے میں تحریر کرتے ہیں:

کے ذریعہ ہر گز کوئی ایبا کارنامہ ہر زدنہ ہؤ اجس کی علامہ تو قع رکھتے تھے۔

''اقبال کے اہل دل مشائ سے ملاقات کے شوق سے ظاہر ہے کہ وہ کسی الی مستی کی تلاش میں تھے جوان پرایک ہی نگاہ ڈال کران کی روحانی تکمیل کردے۔ جیسے خواجہ باقی باللہ نے شخ احمد سر ہندی کو خلوت میں لے جاکر ذکر قبلی کی تلقین کی تھی اور ان کی توجہ سے اس وقت ذکر قبلی جاری ہوگیا اور شخ احمد سر ہندی نے الی حلاوت محسوس کی جوآ نا فاناً ترقی کرنے گئی۔ جس کے ذریعہ انہوں نے منازلِ سلوک طے کیں۔ایک نئی نوعیت وطرز سے احیائے دین کا کام مکمل کیا۔طریقت کو شریعت

ے تابع بنایا اور وسائل کو مقاصد تک پہنچایالیکن اقبال کو اپنی جستجو میں کامیا بی نہ ہوئی۔'' ہوئی۔''

گویاعلامہ ایک خیالی دنیامیں بستے تھے۔روحانیت کے لئے جس مسلسل جہاد اور محنت کی ضرورت ہے اسے اختیار کرنے کے لئے تیار نہ تھے۔وہ سراسر فلسفیا نہ اور شاعرانہ تخیلات کی دنیا میں مگن تھے۔ایسے خواب خود بھی دکھتے تھے اور امت مسلمہ کو بھی دکھاتے تھے۔حالانکہ اس کا عملی دنیا سے ہرگز کوئی تعلق نہ تھا۔خدا تعالی کا ابدی قانون ہے:

وَالَّذِيْنَ جَاهَلُوا فِيْنَا لَنَهُ دِينَّهُ مُ سُبُلَنَا ﴿ وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِيْنَ ( الْعَنَبوت: 70 )

 کام کے اہل ہیں اور اس کا سارا کریڈٹ ان کو ملنا چاہئے۔ یہی وہ وقت تھا کہ جب علامہ نے جماعت کی مخالفت کا آغاز کیا اور حضرت بانی جماعت احمد یہ کے بنیادی وعویٰ مسحیت اور مہدویت پر بیوار کیا کہ اسلام میں ایسا تصور قطعی غیر اسلامی اور مجوی خیالات کے زیرائز آیا۔ان کا ایک پر انا غیر مطبوعہ شعر ہے۔

مینارِ دل پہ اپنے خدا کا نزول دیکھ بیرانظارِ مہدی وعیسی بھی جھوڑ دے

یعنی احادیث میں جس سے کے دشق کے شرقی مینارہ پراترنے کا ذکر ملتا ہے اسے علامہ نے ''میناردل'' قراردیکراس کی نفی کرنے کی کوشش کی ہے۔

پھرعلامہ نے اپنی ایک نظم'' مہدی برحق' میں یہ تصور پیش کیا ہے کہ وہی شخص در حقیقت مہدی کہلانے کامستحق ہوسکتا ہے۔جو دنیا میں فوری طور پر ایک انقلاب برپا کردے۔ اورجس کی ایک نگاہ سے مسلمانوں کو عالمگیر غلبہ نصیب ہوجائے ۔

دنیا کو ہے اس مہدئ برحق کی ضرورت ہو جس کی نگاہ زلزلئہ عالم افکار

(بال جريل -مهدئ برحق)

گو یااگراییامهدی کھڑانہیں ہوتاتووہ قابل التفات نہیں۔

اگرغورکیا جائے تو بخو بی علم ہوگا کہ بیہ موہوم تصور ہی غیر اسلامی ہے۔ دنیا کی تمام مذہبی تاریخ میں بھی کوئی ایسااما م مبعوث نہیں ہو اجس نے اس طرح کا کوئی روحانی انقلاب برپا کیا ہو۔ انبیاء اور مصلحین کی تاریخ مسلسل جہاداور بے مثال قربانیوں سے بھری پڑی ہے۔ لازمی طور پرامام مہدی کی کامیا بی بھی اسی راستہ پرچل کرممکن ہوگی۔ کسی اللہ دین کے چراغ کی تو قع عبث تھی۔

## آ سانی مصلح کاانتظاراورا نکار اقبال کے متضادنظریا ۔۔۔ کی حقیق۔۔۔

علامہ اقبال کے ختم نبوت کے متعلق عجیب وغریب نظر میر کا ایک طبعی نتیجہ یہ تھا کہ وہ اپنی زندگی کے ابتدائی دور میں جس آسانی مصلح اور''نو رحمہ کی' کے مظہر کامل کے سرایا منتظر سے اب احمہ یت کی مخالفت کی وجہ سے اس کا کھل کرا نکار کرنے گئے۔ اس نقطہ نظر سے اگر علامہ کی زندگی کا جائزہ لیا جائے تو ان کے باہمی متناقض خیالات ہمارے سامنے آتے ہیں۔ دراصل ان کے افکار میں بہتر بلی احمہ بیت سے موافقت اور مخالفت کے ادوار کا منطقی نتیجے تھا۔

علامہ اقبال کی اس ذہنی کیفیت کا اندازہ ان کی مشہور نظم شکوہ اور جواب شکوہ سے بخو بی کیا جاسکتا ہے۔ان کو ایک طرف مسلمانوں کی مذہب اسلام سے برگا نگی اور دوری کا شدت سے احساس تھا۔اس کا کسی قدر اندازہ اس نظم کے صرف اس ایک شعر سے کیا جاسکتا ہے ۔ وضع میں تم ہو نصار کی تو تدن میں ہنود

په مسلمال باین جنهین دیکه کر شرمائین یهود

جب مسلمان، ہنوداور یہود کے مظہر کامل ہو چکے تھے توان کے دل میں بیاحساس بیدار ہوتا ہے کہ اس کا'' توڑ''کسی آسانی مصلح کے ذریعہ ہی ممکن ہے۔ کسی عام عالم اور ملال کے بس کی بات نہیں جو کہ خوداس فساد کے ذمہ دار ہیں۔ امت مسلمہ کا مرض ان کوایسالا علاج معلوم ہوتا تھا کہ اس کے لئے کسی خے مسیحااور آسانی مجدد کی ضرورت تھی۔ اس سے کمتر کسی منصب کے بغیر بیہ کام ناممکن تھا۔ لیکن اس کے ساتھ ہی وہ کسی معجزانہ انقلاب کی امیدلگائے بیٹھے تھے۔ یعنی دیکھتے کام ناممکن تھا۔ لیکن اس کے ساتھ ہی وہ کسی معجزانہ انقلاب کی امیدلگائے بیٹھے تھے۔ یعنی دیکھتے

دریعہ پوری قوم سدھرجائے اوراس بیاری سے شفا پاجائے۔ وہ حضرت بانی جماعت احمد ہیے کے ذریعہ سی قدرروحانی انقلاب کو تسلیم کرتے سے لیکن جماعت کی اس تدریجی ترتی سے مطمئن نہ سے۔ انکی نزدیک اس طرح گوہر مقصود جلد دستیا بنہیں ہوسکتا تھا۔ وہ کسی پان اسلامزم (Pan سے۔ انکی نزدیک اس طرح گوہر مقصود جلد دستیا بنہیں ہوسکتا تھا۔ وہ کسی پان اسلامزم اللہ کے ذریعہ بعض اصلاحات کے نفاذیا ترکی کے کمال اتا ترک کے انقلاب کے مداح نظر آتے ہیں۔ حالانکہ ان عنوں کو اسلامی اورروحانی انقلاب سے کچھ نسبت نہیں۔ ان اشخاص سے امت مسلمہ کو کیا فائدہ عاصل ہؤا ان کے ذریعہ سے ان کی قوم یا تمام امت میں کون ساتجہ یدی کا رنامہ بر پاہؤا؟ علامہ حض ان کی وقتی اور مغربی کچر کی تقلید کی بعض تبدیلیوں سے متاثر ہوکر ان کے مداح بن گئے۔ علامہ حض ان کی وقتی اور مغربی کچر کی تقلید کی بعض تبدیلیوں سے متاثر ہوکر ان کے مداح بن گئے۔ آج خود علامہ کے مداح ان اشخاص کو وہ مقام دینے کے لئے تیار نہیں کیونکہ وہ بخو بی جانتے ہیں کہ ان کی اصلاحات ہرگز اسلام کی نشاؤ ثانیہ کا باعث نہ تھیں۔ اس کے برعکس ان کے اقدامات اسلام کی بدنا می کاموجب ہوئے۔

حقیقت ہے ہے کہ احمدیت سے موافقت اور مخالفت کے ہر دوادوار میں علامہ کے دومتضاد نظریات ہمارے سامنے آتے ہیں۔ موافقت کے دور میں وہ کسی آسانی مصلح اور نئے مسیحا کے منتظر شجے جوان کے ذہنی خیالات کے مطابق امت مسلمہ کو بدل کر رکھ دلے لیکن جب علامہ بوجوہ احمدیت کی مخالفت کرنے لگے تو انہوں نے یکسرایسے کسی وجود کے ظہور کا انکار کردیااور ایسے خیالات کو مجوسی عجمی اور غیراسلامی قر اردے دیا۔ اس نقطہ سے علامہ کی زندگی کے مطالعہ سے بید حقیقت کھل کرسامنے آتی ہے کہ وہ روحانی انقلاب کی ماہیت سے قطعی طور پر ناواقف شے اور صرف اپنے شاعرانہ خیلات کی دنیا میں مگن تھے۔ ذیل میں ہم ان کی زندگی کے دونوں ادوار کی ایک جھلک پیش کرنا چاہتے ہیں۔ جس سے قارئین بخو بی اندازہ لگا سکتے ہیں کہ علامہ کے ان متضاد نظریات کا حقیق پس منظر کیا تھا۔

### بيغامبراور نئےمسيحا كاانتظار

جماعت احمدیہ سے مخالفت کے دور سے بل علامہ کسی ایسے وجود کے منتظر نظر آتے ہیں کہ جو 'نورِ محمدی'' کا پرتوا پنے اندرر کھتا ہواور بکدم اس بدنصیب دنیا کی تقدیر پلٹ کرر کھ دے۔ چنانچہ وہ اپنے ایک مکتوب میں اپنے والدکوتحریر کرتے ہیں:

"تاریکی کا انجام سفیدی ہے۔ کیا عجیب کہ اللہ تعالی جلد اپنا فضل کرے اور بنی نوع انسان کو پھر ایک دفعہ" نوم محمدی" عطا کرے۔ بغیر کسی بڑی شخصیت کے اس برنصیب دنیا کی نجات نظر نہیں آتی۔"

(علامہ کا مکتوب اپنے والد کے نام محررہ 3 جون 1920ء بحوالہ مظلوم اقبال صفحہ 292) اسی طرح چندسال قبل وہ اپنے ایک مکتوب میں اس خوا ہش کو بوں بیان کرتے ہیں: '' کاش مولا نا نظامی کی دُعا اس زمانہ میں مقبول ہواور رسول اللّٰہ پھر تشریف لائمیں اور ہندی مسلمانوں پر اپنادین بے نقاب کریں۔''

(مكاتب اقبال -جلداوّل -صفحه 41 محرره 19 جون 1916)

علامہ کی اس سوچ کا اندازہ ان کے ان فقرات سے ہوتا ہے جب وہ ایک مغربی دانشور پروفیسر میکنیزی کے ان خیالات کی تصدیق کرتے ہیں کہ اس دور میں ہمیں کسی پنیمبر کی ضرورت ہے۔ پروفیسر میکنزی نے اپنی کتاب' انٹروڈ کشن ٹوسوشیالو جی' کے آخر میں لکھا:

'' کامل انسانوں کے بغیر سوسائی معراج کمال تک نہیں پہنچ سکتی اور اس غرض کے لئے محض عرفان اور حقیقت سے آگاہی ہی کافی نہیں بلکہ جوش اور قوت متحرکہ کی ضرورت ہے ہمیں معلم بھی چاہئیں اور پیغیبر بھی… غالباً ہمیں نئے مسیحا کی ضرورت ہے اس عہد کے پیغیبر کے لئے ضروری ہے کہ وہ اس ہنگامہ زار میں وعظ

تبایغ کرے۔'' وبی کرے۔'

پروفیسرمیکنزی کے ان فقرات کوعلامہ اقبال نے ڈاکٹر نکلسن کو (جس نے اسرارخودی کا انگریزی ترجمہ کیا تھا) اپنے خطامحروہ 24 جنوری 1921ء میں نقل کر کے آخر میں لکھا:

"How very true are the last two paragraphs of Prof. Makenzie's Introduction to social Philosophy."

یعن '' پروفیسر میکنزی کی کتاب انٹروڈکشن ٹو سوشل فلاسفی کے آخری دو پیرا گرافس کس قدر سیج ہیں۔'' (مظلوم اقبال صفحہ 192)

گویا پروفیسرمیکنری نے موجودہ دور کی اصلاح کے لئے کسی پیغامبر یا نئے مسجا کی ضرورت کا اظہار کیا ہے علامہ اقبال پروفیسر صاحب کی اس سوچ کی پرزور تائید کرتے ہیں اور اسے درست قرار دیتے ہیں۔

علامتہ بھی اس عظیم روحانی وجود کو'عبد' ہ' سے تعبیر کرتے ہیں۔ یہ اصطلاح غالباً انہوں نے اس کئے وضع کی تھی تا کہ علماء کے تکفیری فتووں سے محفوظ رہ سکیں۔ جس کا ان کو کا فی تجربہ ہو چکا تھا۔ اس' عبدہ'' کا ان کو شدت سے انتظار تھا۔ چنا نچہ جاوید نامہ میں اس کا اظہاریوں کرتے ہیں:

عبد دیگر''عبدهٔ''چیزے دگر ما سرایا انتظار و منتظر

(صفحہ 150)

اس' عبدہ'' کی کھل کروضاحت یوں فرماتے ہیں۔ او کلیم و او مسیح و او خلیل او محمد او کتاب او جبرئیل

(جاويدنامه)

ليني وه عبدهٔ ياروحاني وجود گويا جرى الله في حلل الانبياء كامصداق ہوگا۔اس كى وضاحت

پروفیسر یوسف کیم چشی صاحب جاوید نامه کی شرح میں یوں کرتے ہیں:

'' یعنی عبدہ یا مردی جس کے لئے میں سرا پاانظار ہوں آسان سے اتر تا ہے (یا اتر ہے گا) جب حق تعالی چاہتا ہے اپنے بندوں کی اصلاح کے لئے کسی نیک بند ہے کوجس میں سرور کا کنات سالٹھائیکٹی کی صفات ظلی طور پر منعکس ہوتی ہیں، مامور فرمادیتا ہے۔''

گویاعلامہ بروزی طور پرسیدنا آنحضرت صلّی ایا ہے کا دنیا میں آنامانتے تھے اوراس کے منتظر سے ایکن اپنے زمانہ کے علماء اورعوام کے خوف سے اس کا نام عبدہ 'رکھتے ہیں کیونکہ قرآن مجید میں سورہ بنی اسرائیل کے شروع میں خدا تعالی نے حضور علیہ السلام کوعبدہ کہہ کرذکر فرما یا ہے:

میں سورہ بنی اسرائیل کے شروع میں خدا تعالی نے حضور علیہ السلام کوعبدہ کہہ کرذکر فرما یا ہے:

میٹر ہے ہیں گائی آئی آئی آئی آئی کی بعث بہ

حضور علیہ السلام کے بروزی طور پرظہور کے علامہ قائل تھے چنانچہ ایک مکتوب میں اس کا ذکریوں کرتے ہیں:

''حال کے ہئیت دان کہتے ہیں کہ بعض سیاروں میں انسان یا انسان سے اعلیٰ ترمخلوق کی آبادی ممکن ہے۔اگر ایسا ہوتو رحمۃ للعالمین کا ظہور وہاں بھی ضروری ہے اس صورت میں کم از کم محمدیت کے لئے…بروز لازم آتا ہے۔''

(مكاتيب اقبال نمبر 1 صفحه 117)

''علامه خود بھی اپنے آپ کو'' حافظ'' کابروز سمجھتے تھے۔''

(اقبال نامه نمبر 2 صفحه 106)

الغرض اپنے ابتدائی زمانہ میں وہ دنیا اور خاص طور پر مسلمانوں کے ادبار اور تنزل کی حالت دیکھ کران کی اصلاح کے لئے کسی''مردے ازغیب'' یاحضور علیہ السلام کے بروزی طور پر ظہور کے منتظر تھے۔ چنانچہ علامہ کے فرزند جسٹس جاویدا قبال اپنی کتاب'' زندہ روڈ' میں علامہ

### کے اس نظر بیکا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

" انہیں اس بات کا احساس تھا کہ ان کے خیالات بیشتر قدامت پیندیاروایت پرست علماء وصوفیاء کے لئے نا قابل قبول ہیں۔ گراحیاء کے کچھ تقاضے ایسے تھے کہ ان کا بر ملا اظہار اشد ضروری تھا۔ اس بناء پر ایک طرف تومسلم فرداور معاشر کے تعمیر نوکی خاطر ان کا منصوبہ خالصتاً عملی تجاویز پر مبنی تھا اور دوسری طرف وہ انسان کامل یا مر دِفر داکی جبچو میں گے رہتے تھے جس نے اقبال کے مستقبل کے مثالی مسلم معاشر ہے کو وجود میں لا ناتھا۔"

(زندہ رود صفحہ 417)

علامہ اپنی زندگی میں جس موہوم'' مردِ کامل' کی تلاش اور انتظار میں سے اس کا کامل مصداق ان کو بھی نظر نہ آیا تاہم مسلم ممالک میں جس کسی شخص نے بچھا پنی من پینداصلاحات کرنا شروع کیں تو علامہ اس سے بچھا مید باندھ لیتے کہ شایدوہی وہ مرد کامل ہو۔ اس لحاظ سے انہوں نے بھی امیر امان اللہ سے اور بھی ترکی کے کمال اتا ترک سے اُمیدیں وابستہ کرلیں۔ کیونکہ علامہ کا خیال تھا کہ ظاہری شان و شوکت کے بغیر اسلام کی نشاق ثانیہ کمکن نہیں ۔ اس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے جسٹس حاوید کھتے ہیں:

''اقبال کے ہاں اسلام کا تصور شوکت کے بغیر ناممکن ہے۔''(زندہ رود ۔ صفحہ 1263) اپنے اس نظریہ کی وجہ سے علامہ کوامیر امان اللہ اور کمال اتا ترک سے اُمیر تھی کہ وہ'' مرد کامل''بن کرا بھریں گے ۔ مگر ملی طور پر جو پچھان افراد نے کیا وہ بجائے اسلام کی نیک نامی کے اس کی بدنامی کا باعث ہوئے۔

اس طرح علامہ کو وہا بی تحریک کے بانی اور جمال الدین افغانی سے بھی یہ تو قع تھی کہ وہ مرد کامل کے مصداق ثابت ہوں گے۔ چنانچہ جسٹس جاوید لکھتے ہیں:

''اقبال سید جمال الدین افغانی کے بڑے مداح تھے اور انہیں زمانہ حال کا

(زنده رودصفحه 1264)

مجد د بجھتے تھے۔''

چنانچانہوں نے اقبال نامہ مرتبہ شخ عطااللہ صاحب کی تصنیف سے علامہ کا بیتا ئیدی حوالہ نقل کیا ہے:

" زمانہ حال میں میر بے نزدیک اگر کوئی شخص مجدد کہلانے کا مستحق ہے تو وہ صرف جمال الدین افغانی ہے۔ مصروایران وترکی وہند کے مسلمانوں کی تاریخ جب کوئی لکھے گا تو اسے پہلے عبدالوہا بغجدی اور بعد میں جمال الدین افغانی کا ذکر کرنا ہوگا۔ موخر الذکر ہی اصل میں موسس ہے زمانہ حال کے مسلمانوں کی نشاؤ ثانی کا خانے کا۔ اگر قوم نے ان کو عام طور پر مجد ذہیں کہا یا انہوں نے خود اس کا دعوی نہیں کیا تو اس سے ان کے کام کی اہمیت میں کوئی فرق اہل بصیرت کے نزدید نہیں آتا۔" تو اس سے ان کے کام کی اہمیت میں کوئی فرق اہل بصیرت کے نزدید نہیں آتا۔" کو اس کے کام کی اہمیت میں کوئی فرق اہل بصیرت کے نزدید نہیں آتا۔" کو اس سے ان کے کام کی اہمیت میں کوئی فرق اہل بصیرت کے نزدید وروضعہ کو کے کام

علامہ اقبال نے سیر جمال الدین افغانی کوعالم اسلام کے متعلق ان کی بعض مساعی کی بناء پر بڑے وثوق سے'' مجد د'' قرار دیا تھالیکن ان کے'' تجدیدی'' کارناموں کا کیا حشر ہؤا،خود جسٹس جاویداس کے متعلق تحریر کرتے ہیں:

''عالم اسلام کے اتحاد کی جوتصویران کی (علامہ کی۔ناقل) نگا ہوں کے سامنے اُ بھری تھی ابھی تک اس کے دھند لے سے آثار بھی نمودار نہیں ہوئے اور سب کچھ گردوغبار میں اٹاہؤ ادکھائی دیتا ہے۔'' (زندہ رود 1265)

سید جمال الدین افغانی کوآج سے پون صدی قبل ان کی بعض عالم اسلام کوایک پلیٹ فارم پر جمع کرنے کی مساعی سے متاثر ہوکر علامہ اقبال نے ان کو'' مجد د'' قرار دیا تھا۔لیکن اس قدر طویل عرصہ گذرنے کے بعد ان کے'' تجدیدی کارنامہ'' کا کیا حشر ہؤ ااس کے متعلق خودان کے بیٹے معترف ہیں کہ بجائے اس کام میں کچھ پیش رفت ہونے کے صورتِ حال پہلے سے بھی زیادہ گمبھیر ہوچکی ہے۔ دور دور تک اس پان اسلامزم (Pan Islamism) کا نام ونشان نظر نہیں آتا۔ اگروہ واقعی اس کام کے لئے خدا تعالیٰ کی طرف سے مامور کئے جاتے اور حقیقی مجد دہوتے توصورت حال مختلف ہوتی۔

ضمنی طور پر بیرعرض ہے کہ مجد داور مصلح بناناکسی انسان کا کا منہیں بلکہ بیرکا م خود خدا تعالیٰ کا ہے۔خدا تعالیٰ فرما تاہے:

اِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُلٰى (اليل:13)

یعنی لوگوں کو ہدایت دینا ہمارا کام ہے۔

اس لئے جس حدیث میں ہارے پیارے آقا صلّ اللّٰہ اللّٰہ نے مجددین کی آمد کی بشارت دی ہے اس میں واضح طور پران کی بعثت کے متعلق فرما یا کہ بیکا م خود خدا تعالی فرمائے گا۔ فرمایا:

اِنَّ اللّٰهَ یَبْعَثُ لِهَذِهِ الأُمَّةِ عَلَى رَأْسِ كُلِّ مِائَةِ سَنَةٍ مَنْ یُجَدِّدُ لَهَا دِینَهَا

یعنی خدا تعالی ہرصدی کے سرپراس اُمت کی اصلاح کے لئے کسی شخص کو تجدیدِ دین کے لئے مبعوث فرمائے گا۔

(ابوداؤ د۔مشکوۃ باباتعلم)

واضح ہے کہ جس شخص کو خدا تعالی اس عظیم کام کے لئے کھڑا کرتا ہے تو باوجود مشکلات و مصائب کے وہ اپنا کام خوش اسلوبی سے سرانجام دیتا ہے اور خدا تعالی کی نصرت اس کے شامل عال ہوتی ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ مجد دبناناکسی انسان کا کام نہیں۔ چنا نچہ جن افراد کولوگوں نے اس مقام پر کھڑا کرنے کی کوشش کی جیسے علامہ نے سید جمال الدین افغانی کے لئے حتمی طور پر دعویٰ کیا تو ان کا وہی حشر ہوتا ہے کہ ان کا خواب بھی بھی شرمندہ تعبیر نہیں ہوتا۔ اس کے مقابلہ میں حضرت بانی جماعت احمد یہ نے یہ دعویٰ کیا کہ ان کو خدا تعالیٰ نے اس منصب پر سرفراز فرمایا ہے تو باوجود شدید خالفت کے طوفانوں کے جماعت احمد یہ گزشتہ صدی سے برستور ترقی کے منازل طے کرتی جارہی ہے۔

# اسلام کی نشاقُ ثانی اورا قبال مادی ذرائع سے ہوگی یاروحانی ذرائع سے؟

علامہ اقبال کو مسلمانوں کے روز افزوں انحطاط اور زوال کا بخو بی احساس تھا اور اس کا اظہاروہ برملاکرتے رہتے تھے۔اس کے علاج کے لئے وہ سمجھتے تھے کہ مسلمانوں کو مادی طاقت اور دنیوی ذرائع میسر ہوں تو پھر بساط پلٹ سکتی ہے۔ان کو جماعت احمد بیمیں بہت سی خوبیاں نظر آتی تھیں جن کا وہ بعض اوقات اظہار بھی کر چکے تھے لیکن وہ سمجھتے تھے کہ اصلاح کا بیطریت کارکافی صبر آزما ہے۔فوری انقلاب کے لئے ظاہری قوت اور شوکت کا حصول ضروری ہے۔مصنف ' زندہ رود'' کھتے ہیں:

"اقبال کے ہاں إسلام کا تصور شوکت انقلاب کے بغیر نامکمل ہے۔"

(زنده رودصفحه 1263)

وہ نبوت ہے مسلمال کے لئے برگِ حشیش جس نبوت میں نہیں قوت وشوکت کا پیام

(كليات اقبال)

اس شعرى وضاحت كرتے ہوئے مولا ناغلام رسول اپنى كتاب "مطالب كلام اقبال" ميں كليے ہيں:

''جس نبوت میں مسلمانوں کے لئے قوت وطاقت اور شان وشوکت کا پیغام نہ

ہو، اسے ملت اسلامیہ کے لئے بھنگ کی پتی سمجھنا چاہئے جسے گھوٹ کر پی لینے سے انسان پر بے ہوشی طاری ہوجاتی ہے اوراس کے اعضاء کام کے نہیں رہتے۔''
(مطالبِ ضربِ کلیم – ازمولا ناغلام رسول جوہر – صفحہ 85 – 84) اسی طرح ان کے ذہن میں ایک ایسے مہدی کا تصور تھا جوفوری انقلاب بریا کر سکے ہے۔

ی طرحان کے ذہن میں ایک ایسے مہدی کا تصور تھا جو فوری انقلاب برپا کر سکے ہے دنیا کو ہے اس مہدئ برحق کی ضرورت ہو جس کی نگاہ زلزلئہ عالم افکار

(بال جريل-مهدئ برحق)

مسلمانوں کا عام عقیدہ کہ اس آخری زمانہ میں کوئی '' مردے ازغیب' ظاہر ہوگا جو مسلمانوں کونشاۃ ثانیہ سے ہمکنار کرےگا۔علامہ کے نزدیک بیقصور بعض مجوسی خیالات کے نتیجہ میں پیداہؤا ہے بلکہ اس کے برعکس انہوں نے اپنے ایک مزعومہ' مردِ کامل' کا تصور پیش کیا ہے جوصدیوں سے بگڑی مسلم قوم کے تمام معاشرتی ،اخلاقی اور روحانی مسائل کوحل کردےگا اور ان کوایک ترتی یافتہ قوم میں تبدیل کردےگا۔ چنانچہ ششس جاویدصاحب نے علامہ کی ایک جوابی وضاحت کا ذکر کرتے ہوئے تحریر کیا ہے۔علامہ نے لکھا:

'' حقیقت بیہے کہ ممیل کسی الی شخصیت کی ضرورت ہے جو ہمارے معاشرتی مسائل کی پیچید گیاں سلجھائے۔ ہمارے متنازعات کا فیصلہ کرے اور بین الاقوامی اخلاق کی بنیادیں مستحکم واستوار کردے۔''

(زنده رودصفحه 508)

یہ گویا وہی تصور ہے جواحادیث میں آنے والے سے ومہدی کا بیان کیا گیا۔'' ہمارے متنازعات کا فیصلہ کرے۔''حکماً عدلاً کا ہی ترجمہ ہے۔علامہ نے ایسے انسان کا نام'' عبدہ بھی قرار دیا ہے اور انتظار میں بیٹھے اس کی راہ دیکھ رہے تھے۔

علامها قبال اوراحرار

عبد دیگر 'عبدہ' چیزے دگر ما سرایا انتظار اور منتظر

(جاويدنامة صفحه 150)

حبیبا کہ پہلے بیان کیا جا چکا ہے ، علامہ اپنے عبدہ کے روحانی مقام کی وضاحت کرتے ہوئے کہتے ہیں۔

> او کلیم و او مسیح و او خلیل او محمد او کتاب او جبرئیل

پروفیسر یوسف سلیم چشتی شرح جاوید نامه میں اس شعر کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

'' یعنی عبد ۂ یا مردِق جس کے لئے میں سرا پاانتظار ہوں آسان سے اُتر تا ہے

(یا اتر ہے گا)، جب حق تعالی چاہتا ہے اپنے بندوں کی اصلاح کے لئے کسی نیک

بندے کوجس میں سرکار کا کنات صلی اللہ علیہ وسلم کی صفات ظلی طور پر منعکس ہوتی

ہیں، مامور فرمادیتا ہے۔''

آسان سے اتر نے والا''عبرہ''لازمی طور پر نبی اور رسول ہوگا۔ہم بے شک زبان سے اس کا انکار کریں لیکن علامہ کا دل میہ کہتا تھا کہ بگڑی ہوئی مسلم سوسائٹی کی اصلاح اس سے کمتر درجہ والی شخصیت سے ہر گرممکن نہیں۔علامہ نے اپنے خط بنام سراج دین پال میں لکھا:

''ان لوگوں نے نہایت بے در دی سے قرآن اور اسلام میں ہندی اور یونانی تخیلات داخل کردیئے ہیں۔کاش مولانا نظامی کی دعا اس زمانہ میں مقبول ہواور سول الله صلعم پھرتشریف لائمیں اور ہندی مسلمانوں پر اپنادین بے نقاب کریں۔'' (اقبال نامہ حصہ اول صفحہ 41 مکتوب 19 جولائی 1916)

اسى طرح علامه نے اپنی اس خواہش كا اظہار اپنے والد كے نام خط میں يوں كيا:

'' تاریکی کا انجام سفیدی ہے۔ کیا عجب کہ اللہ تعالی جلد اپنافضل کرے اور بنی نوع انسان کو پھر ایک دفعہ '' نور محمدی'' عطا کرے .... بغیر کسی بڑی شخصیت کے اس بدنصیب دنیا کی نجات نظر نہیں آتی۔'' (مظلوم اقبال صفحہ 292)

## پیغامبراورسیح کی ضرورت

زمانه کی حالت اور مفاسد کی کثرت کی وجہ سے علامہ بیجھتے تھے کہ خود آنحضور سال ٹھائیا ہے گی بعثت ثانیہ یا کسی کامل انسان کی بعثت ضروری ہے۔ اس خواہش کا اظہار انہوں نے کئی مواقع پر کیا۔ چنانچہ ایک مغربی دانشور پروفیسر میکینزی نے اپنی کتاب' انٹروڈ کشن ٹوسوشل فلاسفی' کے آخر میں لکھا:

'' کامل انسانوں کے بغیر سوسائٹی معراج کمال پرنہیں پہنچ سکتی اور اس غرض کے لئے محض عرفان اور حقیقت آگاہی کافی نہیں بلکہ بیجان اور تحریک کی قوت بھی ضروری ہے۔ بہمیں معلم بھی چاہئے اور پیغیر بھی ۔ ... ، غالباً ہمیں ایک نے مسے کی ضروری ہے۔ ''

علامہ اقبال نے ڈاکٹرنگلسن ،جنہوں نے ان کی کتاب 'اسرایہ خودی' کا انگریزی ترجمہ کیا تھا، کے نام 24 جنوری 1921 میں اپنے خط میں پروفیسر میکنزی کے ان دوآ خری پیرا گراف کو نقل کر کے لکھا:

'' پروفیسر میکینزی کی کتاب انٹروڈ کشن ٹوسوشل فلاسفی کے بیہ پیرا گراف کس قدر صحیح ہیں۔''

اس خط میں یہ جھی لکھا:

'' ہمارے عہد نامہ، ہماری کیگیں، ہماری پنچائتیں اور کانفرنسیں جنگ و پرکارکو صفح کے حیات سے ختم نہیں کرسکتیں کوئی بلندم تبہ شخصیت ہی ان مصائب کا خاتمہ کرسکتی

ہے اوراس شعر میں میں نے اس کو مخاطب کیا ہے۔ باز در عالم بیار ایامِ صلح جنگ جویاں را بدہ پیغام صلح

### كامل انسان كى تلاش

علامہ اقبال اپنی اس خواہش کے مطابق کسی الیی عظیم ہستی یا کامل انسان کی تلاش میں کوشاں رہے۔ چنانچے اس کاذکر کرتے ہوئے جسٹس جاوید تحریر کرتے ہیں:

"اقبال اپنے محبوب صوفیاء کے مزاروں پر اکثر حاضری رہتے اور علماء ومشاکخ کے طبقے میں جس کسی کی بھی شہرت سنتے اس کی خدمت میں حاضر ہوکر استفادہ کرتے۔

اقبال کے اہل دل مشائخ سے ملاقات کے شوق سے ظاہر ہے کہ وہ کسی ایسی ہستی کی تلاش میں تھے جوان پرایک ہی نگاہ ڈال کران کی روحانی بحکیل کرد ہے۔ جیسے خواجہ باقی باللہ نے شخ احمد سر ہندی کو خلوت میں لے جاکر ذکر قبلی کی تلقین کی تھی اور ان کی توجہ سے اس وقت ذکر قبلی جاری ہوگیا ....لیکن اقبال کو اپنی جستجو میں کامیانی نہوئی۔'' (زندہ رود صفحہ 596 – 597)

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ علامہ کا غالباً مقصد بیتھا کہ کوئی ایسا کامل وجود مل جائے جو بغیران کے کسی مجاہدہ یا سلوک کی منازل طے کرنے کے صرف اس بزرگ کی نفخ روح سے ہی کامل انسان بن جا ئیں اوراس طرح شائدہ وہ دنیا کی اصلاح کے لئے کوئی انقلا بی کارنامہ سرانجام دے سکیں لیکن جیسا کہ پہلے بھی تفصیل سے بیان کیا جا چکا ہے کہ علامہ کواس میں پھھ کا میا بی نہ ہوئی بلکہ مایوی کا ہی سامنا کرنا پڑا۔

### اميرامان الله خال سيتو قعات

اس میں کوئی شک نہیں کہ علامہ اکنافِ عالم میں اور خاص طور پر ملکِ ہند میں مسلمانوں کے تنزل واد بار کوشدت سے محسوس کرتے تھے۔ اس وجہ سے انہوں نے خدا تعالیٰ سے بھی ''شکوہ''کیا اور گتا خانہ لہجہ اختیار کیا۔ اس صورتِ حال کے علاج کے لئے بھی وہ آنحضور صلعم کی بعث ثانیہ کی خواہش کرتے یا کوئی ایسی کامل ہستی ہو جو مسلمانوں کو فتح و کامرانی سے ہمکنار کردے۔ ان کا یہ بھی خیال تھا کہ بیصورت محض وعظ و تذکیر سے ممکن نہیں بلکہ قوت و شوکت بھی ضروری ہے تا کہ برو بازوان اصلاحات کو نافذ کیا جاسکے۔ اسی وجہ سے جب ہمسایہ ملک فروری ہے تا کہ برو بازوان اصلاحات کو نافذ کیا جاسکے۔ اسی وجہ سے جب ہمسایہ ملک افغانستان میں امیر امان اللہ نے اپنے والد حبیب اللہ کے تل کے بعد تخت سنجالا اور انگریزوں سے آزادی حاصل کی اور افغانستان میں بعض اصلاحات نافذ کرنے کی کوشش کی تو علامہ ان سے کئی تو قعات وابستہ کر بیٹھے اور یہ بچھنا شروع کیا کہ شاید ان کے ذریعہ سے مسلمانوں کی تقذیر بدل سکتی ہے۔

امیرامان اللہ خان نے 1919ء میں افغانستان کا اقتدار سنجالا اور تقریباً دس سال تک وہاں کے سیاہ وسفید کے مالک رہے۔ علامہ ان سے س قدر متاثر شخے اور ان سے کیا کیا امیدیں وابستہ کئے ہوئے شخصا س کا پچھاندازہ جسٹس جاوید کی' زندہ روڈ' کے اس اقتباس سے کیا جاسکتا ہے:

'' اقبال افغانستان کے حالات میں گہری دلچیپی رکھتے شخے کیونکہ وہ ایک مسلم ملک ہونے کے علاوہ برصغیر کے شال مغربی مسلم اکثریتی صوبوں کا ہمسایہ تھا۔

افغانستان کو تیسری افغان جنگ کے بعد امیر امان اللہ خان کے ہاتھوں مکمل آزادی نصیب ہوئی تھی۔ اس لئے اقبال کو امیر امان اللہ خان کی ذات سے نہ صرف عقدت تھی بلکہ ان سے بڑی تو قعات بھی وابستہ تھیں۔ اس بنا پر انہوں نے اپنی

تصنیف'' پیامِ مشرق''امیرامان الله خان کے نام مُعَنُون کی ۔لیکن امیرامان الله خان نے افغانستان میں چندایی اصلاحات نافذکر نے کی کوشش کی جوسیکولرنوعیت کی اوراسلام کے منافی تھیں ۔ نتیجہ یہ ہوا کہ علاءان کے خلاف ہوگئے اور 14 نومبر 1928ء کو افغانستان میں بغاوت کی ابتداء ہوئی ۔ ہندوستان کی انگریزی حکومت نے اپنی اغراض کے پیش نظر باغیوں کی امداد کی ۔ بالآخر 17 جنوری 1929ء کو بچ سقہ نامی ایک باغی نے کابل پر قبضہ کر لیا اورا میرامان اللہ خان کو ملک بدر کردیا گیا۔'' سقہ نامی ایک باغی نے کابل پر قبضہ کر لیا اورا میرامان اللہ خان کو ملک بدر کردیا گیا۔'' (زندہ رودصفحہ 675)

امیرامان الله خال کی انگریزی حکومت کے خلاف فتح اور افغانستان میں بعض اصلاحات کے نفاذ کی بناء پراسے' غازی' اور' شاہ' کے القابات سے نوازا گیا تھا۔ علامہ نے بھی ان سے بہت تو قعات وابستہ کرلیں۔ غالباً وہ سمجھتے تھے کہ جس'' مر دِ کامل'' کی وہ تلاش میں ہیں شایدا میر امان الله خال ہی اس کے مصداق ہوں۔ اس بناء پر انہوں نے اپنی کتاب'' پیام مشرق'' کوان کے نام پرمُعُنُون کیا۔ لیکن چند ہی سالوں میں امیر کی مغربی نقل کی اصلاحات کی حقیقت کھل کر سامنے آگئی اور ان کی حکومت اس قدر بودی ثابت ہوئی کہ بچے سقہ جیسے رذیل شخص کے سامنے نہ کھرسکی اور امیر کو بھا گ کراٹلی میں پناہ لینا پڑی۔

## مصطفیٰ کمال یاشا

اسى عرصه ميں 1924ء ميں تُركى ميں مصطفى كمال پاشانے خلافت عثانيه كا خاتمه كرديا۔اس كوبھى علامه نے سراہا اور جولوگ خلافت كا احياء چاہتے تھے۔آپ ان كے حق ميں نہ تھے اس كے متعلق جسٹس صاحب لكھتے ہيں:

"اقبال اس حكمت عملي كو مجھتے ہوئے اس نتیج پر پہنچے تھے كہ عصرِ حاضر میں

## خلافت کا احیاء مسلمانوں کے لئے نقصان دہ ہے اور مسلم اقوام کے اتحاد کے لئے کوئی اور تدبیر سوچنے کی ضرورت ہے۔'' (زندہ رود صفحہ 717)

#### سلطان ابن سعود

یکی وہ زمانہ تھا کہ جس میں سلطان ابن سعود نے 1922ء میں نجداور 1925ء میں تجاز کے علاقے فتح کر لئے اور سعودی عرب میں اس کی حکومت مستحکم ہوگئی۔ چونکہ سعودی عرب کے لوگ امام محمد بن عبدالوہاب (1792–1703) کے فقہی مسلک کی پیروی کرنے والے تھے اس لئے ہندوستان میں لوگ ان کووہا نی کہتے اور ان کے خلاف کفر کے فتو ہے جاری گئے تھے۔علامہ نے سلطان ابن سعود کے حق میں بیان جاری کیا۔ اس بناء پر سنی علماء نے علامہ کے خلاف بھی کفر کے فتو ہے دے دے دے دے رسی کا ذکر کرتے ہوئے جسٹس جاوید کھتے ہیں:

"ان علاء کو بھی جوعرصہ دراز سے ان کے خلاف ادھار کھائے بیٹھے تھے اقبال پر کفر کا فتو کی صادر کرنے کا بہانہ مل گیا۔ یہ وہ زمانہ تھا جب سلطان ابن سعود کے حامیوں اور مخالفوں کے درمیان شکاش جاری تھی اور ہندوستان کے مسلمان دو مذہبی گروہوں یعنی وہا بیوں اور سنیوں میں بیٹے ہوئے تھے۔ اقبال نے سلطان ابن سعود کی حمایت میں بیان دے کر ان کے مخالف علماء کی عداوت مول لے رکھی تھی۔'

'' درحقیقت علامه اقبال امام عبد الو ہاب نجدی کوبھی اس دور کا مجد د گردانتے تھے۔''

ان کا اندازہ تھا کہ عرب میں ابن سعود کی حکومت جلد مشتکم ہوجائے گی اوران کے ذریعہ عالم اسلام ایک قوت بن کرا بھرے گا۔ لکھتے ہیں:

علامها قبال اوراحرار

''بہت ممکن ہے کہ عرب میں ابن سعود کے ماتحت ایک زبر دست قو می تحریک نشوونما پائے...:''

## سيرجمال الدين افغاني

علامہ مختلف اوقات میں بعض اشخاص کی وقتی کامیابی اور بعض خدمات کی بناء پر ان کی تعریف میں رطب اللسان رہے اور ان سے بڑی تو قعات وابستہ رکھتے رہے لیکن وقت گزرنے کے ساتھ ان کی بہآرز ویوری نہ ہوئی بلکہ ط

#### اے بسا آرز وکہ خاک شدہ

والامعامله تھا۔اس سلسله میں علامه سید جمال الدین افغانی کے متعلق حتی طور پر سیحھتے تھے کہ وہی اس صدی کے مجدد ہیں اور ان کے ذریعہ سے ہی پان اسلامزم (Pan Islamism) کا خواب شرمندہ تعبیر ہوگا۔ چنانچے جسٹس جاویداس کے متعلق کھتے ہیں:

''اقبال سید جمال الدین افغانی کے بڑے مداح تھے اور انہیں زمانہ حال کا مجد د سمجھتے تھے۔''

چنانچ فرماتے ہیں:

" زمانه حال میں میرے نزدیک اگر کوئی مجدد کہلانے کا مستحق ہے تو وہ صرف جمال الدین افغانی ہے۔ مصروایران وترکی وہند کے مسلمانوں کی تاریخ جب کوئی کھے گا تواسے پہلے عبدالوہا بنجدی اور بعد میں جمال الدین افغانی کاذکر کرنا ہوگا۔ موخر الذکر ہی اصل میں موسس ہے۔ زمانہ حال کی نشاؤ ثانیہ کا اگر قوم نے ان کوعام طور پر مجدد نہیں کہا یا انہوں نے خود اس کا دعوی نہیں کیا تو اس سے ان کے کام کی ائمیت میں کوئی فرق اہل بصیرت کے نزدیک نہیں آتا۔" (زندہ رود صفحہ 1264)

اس مضمون کے آخر میں جسٹس جاوید صاحب کو بیتسلیم کئے بغیر کوئی چارہ نہیں کہ پون صدی سے زائد عرصہ گذر نے کے بعد علامہ کا اور سید جمال الدین افغانی کا پان اسلام (Pan میں ایم سے زائد عرصہ گذر نے کے بعد علامہ کا اور سید جمال الدین افغانی کا پان اسلام (Islamism) کا ہلکا ساتصور بھی نہیں ابھر سکا بلکہ صورت حالات پیدا ہور ہی ہے کہ عالم اسلام کا اتحاد کسی نہیں ہیئت میں بالا آخر ایک سیاسی یا جغرافیائی حقیقت بن جائے گا۔ بہرحال اس اعتبار سے بھی اقبال آئندہ یا مستقبل کے مفکر تصور کئے جائیں گے کیونکہ عالم اسلام کے اتحاد کی جو تصویر ان کی نگا ہوں کے سامنے ابھری تھی انجو کی جو تصویر ان کی نگا ہوں کے سامنے ابھری تھی انجو اسکے دھند لے سے آثار بھی نمود ارنہیں ہوئے اور سب بچھ گردوغبار میں اٹاہؤ ا

(زنده رودصفحه 1265)

الغرض علامہ اقبال اپنی زندگی میں اپنے مزمومہ'' مردِ کامل'' کی تلاش میں گےرہے اور بعض کی نشاند ہی بھی کرتے رہے لیکن ان میں سے کوئی بھی نہ احیائے دین کرسکا اور نہ ہی مثالی مسلم معاشرہ معرض وجود میں آسکا۔ چنانچے جسٹس صاحب تحریر کرتے ہیں:

''اُس بناء پرایک طرف تومسلم فر داور معاشرے کی تعمیر نوکی خاطران کامنصوبہ خالصناً عملی تجاویز پر بنی تھا اور دوسری طرف وہ اس انسان کامل یا مرد فر دا کی جستو میں گیر ہتے تھے جس نے اقبال کے متنافی مسلم معاشرے کو وجود میں لانا تھا۔''
لانا تھا۔''

علامہ اقبال نے خود تواس امر کا دعویٰ یا اظہار نہ کیا کہ اس زمانہ کے وہ''مردِ کامل'' ہیں البتہ اب ان کے بیٹے جسٹس جاوید صاحب نے اپنی کتاب'' زندہ رود'' میں ان کو'' مفکر احیائے اسلام'' اور مجد دالف ثانی کا ہم پلے قرار دیا ہے۔ لکھتے ہیں:

"اقبال دراصل احیائے اسلام کے لئے شاعر ومفکر تھے اس لئے ان کے ذہنی ارتقا کوتحریک احیائے اسلام کی روشنی میں سمجھا جا سکتا ہے۔" (زندہ رودصفحہ 383) مزید لکھتے ہیں:

'' وہ مفکر و شاعراحیائے اِسلام تھے اس کئے اسلام کی اصل پاکیزگی کی طرف ان کار جوع کرنالازمی تھا۔اس اعتبار سے وہ اس لڑی کا ایک موتی تھے جن میں ابن تیمیداور شیخ احمد مجد دالف ثانی جیسی برگزیدہ ہستیوں کو پرویا جاسکتا ہے۔'' (زندہ رود صفحہ 510)

حقیقت یہ ہے کہ ملک میں علامہ کو'' شاعرِ مشرق'' کا درجہ دینے کے بعد اقبالیات کا ایک ایسا گروہ پروان چڑھ رہا ہے کہ جونہ صرف ان کومجد دین کی صف میں لانے کی کوشش کر رہا ہے بلکہ ان کی جوانی کی سرمستیوں کا اعتراف کرنے کے ساتھ ان کوعلی الاعلان'' ولی'' بلکہ'' پیغیبرانہ اعجاز'' رکھنے والے بزرگ کا درجہ دے رہا ہے۔ جسٹس جاوید علامہ کے ایک ساتھی مرز اجلال الدین کے حوالہ سے لکھتے ہیں:

''اقبال آخرانسان تھے پیغمبرانہ اعباز رکھنے کے باوجود پیغمبرنہ تھے۔'' (زندہ رودصلحہ 375)

اسی طرح وہ ان کے ایک اور ساتھی محمد دین تا ثیر کے حوالہ سے لکھتے ہیں:
''اقبال کی رندی کوئی راز نہیں لیکن بیر رندی بیشتر لفظی اور خیالی رندی تھی۔ جوانی
کا زور تھا اور بس ... میں اقبال کو ولی نہیں کہتا لیکن ایسا تہجد خوال، عاشق رسول،
اولیاء کا خادم اور عقیدت گزار ، خوش عقیدہ ، گداز قلب مسلمان انگریزی دانوں میں
کم دیکھا ہے۔ مگر مزاج میں رندی موجودتھی۔' (زندہ رود صفحہ 375 – 376)
اس بارہ میں جسٹس صاحب خود علامہ کا کلام نقل کرتے ہیں:

رند کہتا ہے ولی مجھ کو ولی رند مجھے سن کے دونوں کی تقریر کوجیران ہوں میں زاہد شک نظر نے مجھے کافر جانا اور کافر یہ سجھتا ہے مسلمان ہوں میں

اس بارے میں اصولی بات یہ ہے کہ کسی شخص کے روحانی مقام کی تعین یا تر دید کسی انسان کا کامنہیں ہے۔خدا تعالیٰ نے قرآن مجید میں فرمایا ہے:

اَللهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴿ اللَّالِعَامِ: 125)

لیعنی خدا تعالی ہی بہتر طور پر جانتا ہے کہ کون انسان کامل ہے اور اس روحانی فریضہ کی ادائیگی کا اہل ہے۔حضرت موسی جیسے ظیم شخص بھی یہی سمجھتے تھے کہ ان کے بھائی ہارون اس کام کے زیادہ اہل ہیں کیاں حالات نے ثابت کیا کہ خدائی انتخاب ہی درست تھا۔

علامہ اقبال کو اپنی ذہنی صلاحیتوں کے بل ہوتے پر بیخوش فہمی تھی کہ وہ کسی کامل انسان کو تلاش کرنے میں کامیاب ہوجائیں گے جوان کی توقع کے مطابق اسلام کے احیاء اور اس کی نشاؤ ثانیہ کا عظیم فریضہ سرانجام دے سکے گا۔ ان کے نزدیک آنحضرت صلّ شائیا ہیں گئی نہم نبوت کے بعد غدا تعالیٰ نے ایسے شخص کا امتخاب انسانوں پر جھوڑ دیا ہے اور انسان اپنی عقلی بلوغت کے اس مقام پر بہنچ گیا ہے کہ وہ بخوبی خود اس کام کوسرانجام دے سکتا ہے۔ علامہ کی اپنی مثال ہمارے سامنے ہے۔ ان کوخود اپنے متعلق میں گمان تھا کہ وہ خدا تعالیٰ کی ایسی عمدہ تخلیق ہیں کہ گویا نعوذ باللہ خدا تعالیٰ بھی اس پر ناز کرتا ہے۔ اپنے متعلق کہتے ہیں:

د مکھ اے چیثم عدو! مجھ کو حقارت سے نہ د مکھ جس پہ خالق کو بھی ہو ناز وہ انسان ہوں میں

(زنده رودصفحه 375)

حالانکہ قرآن مجید نے تمام بنی نوع انسان کو اشرف المخلوقات بنایا ہے اور ان کی ہدایت کے لئے خودانتظام کرنے کا وعدہ فرمایا ہے: إنَّ عَلَيْمَنَا لَلْهُاٰ کی

اس غرض کے لئے خدا تعالی ہی کسی ایسے بہترین شخص کا انتخاب فرما تا ہے جواس فرض کو بخو بی سرانجام دے سکتا ہے۔ شخصی انتخاب میں ہمیشہ مطلی کا امکان ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ علامہ نے جن اشخاص کے متعلق اپنی امیدیں وابستہ کیں اور ان میں سے بعض کومجد دہھی قرار دیا ان سب کی ناکامی اور نامرادی خودعلامہ نے اپنی زندگی میں ہی مشاہدہ کرلی۔

اسلام کی نشاۃ ثانیہ الٰہی وعدوں کے مطابق مقدر ہے اور اس کے لئے خود خدا تعالیٰ نے انتظام عین وقت پر فرمایا ہے۔ضرورت اس امر کی ہے کہ ہم خدا تعالیٰ کے انتخاب کو قبول کر کے اس کے دست وباز وبن جائیں اور خدائی انعامات کے وارث کھم یں۔

C

## علامها قبال كاخدا تعالى سيشكوه اورگله

جسٹس جاوید نے اپنی کتاب'' زندہ رود''میں علامہ اقبال کی ایک ایسی بات بیان کی ہے کہ جس کاکسی مسلمان اور مردمومن کے متعلق تصور بھی نہیں کیا جاسکتا۔وہ لکھتے ہیں:

''اقبال کاکسی مسلمان اور مردمون یا انسان کامل دراصل ایک طاقت ورانسانی شخصیت ہی ہے اور ان کے عشق رسول کا راز بھی یہی تھا کہ وہ آنحضور ''کوانسان کامل تصور کرتے تھے۔ایک واقعہ شہور ہے اقبال سے فلسفے کے کسی انگریز پروفیسر نے پوچھا کہ آپ کے پاس خدا کا وجود ثابت کرنے کے لئے کون ہی دلیل ہے جواب دیا فقط یہی کہ حضرت محمد صلّ النہ آلیہ ہے نے ایسا فرما یا ہے۔ اس بنا پر اقبال اپنے تصورات کے عالم میں خدا سے تو گنا فی کے تو مرتکب ہوتے ہیں مگر محمد صلّ النہ آلیہ ہے کہ عند سے آنحضور صلّ النہ آلیہ ہے کی مدح وستاکش اور عشق میں ایسے گرفتار ہیں کہ ان کے منہ سے آنحضور صلّ النہ آلیہ ہی مدح وستاکش اور احترام کے الفاظ نکلتے ہیں۔'' (زندہ رود وصفحہ 1271)

گویا جسٹس صاحب کواس امر کا اعتراف ہے کہ علامہ اقبال نے اپنے کلام میں بعض مقامات پر خدا تعالی کی شان میں گتا خانہ ہجہ اختیار کیا ہے۔ لیکن انہوں نے خدا تعالی کے رسول کے لئے ہمیشہ تعریفی کلمات بیان کئے ہیں یہ محبت کا عجیب انداز ہے کہ علامہ حضور صلی ٹائیلی کی سب سے محبوب اور مقدم ہستی کی شان میں گستا خی کو معمولی امر تصور کرتے تھے حالانکہ حضور صلی ٹائیلی داعی الی اللہ تھے اور ان کی بعثت کی غرض ہی ہی تھی کہ لوگوں کے دلوں میں اپنے خالق و مالک کی محبت پیدا کریں۔ اس غرض کے لئے انہوں نے اپنے عملی نمونہ سے اس محبت کا ثبوت دیا۔ آپ خدا تعالیٰ کی محبت اور عشق میں اس قدر سرشار اور گرفتار تھے کہ مشرکین مکہ بھی اس کو دیا۔ آپ خدا تعالیٰ کی محبت اور عشق میں اس قدر سرشار اور گرفتار تھے کہ مشرکین مکہ بھی اس کو

محسوں کرتے تھے۔ تبھی تووہ آپ کے تعلق پیر کہتے تھے:

عَشِقَ مُحَمَّدٌ عَلَى رَبِّه مُحْمِلًا اللهِ الله

خودخدا تعالی نے حقیقی مومنوں کا بیوصف بیان فرمایا ہے:

وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَّتَخِنُ مِنْ دُوْنِ اللهِ أَنْدَادًا يُّحِبُّونَهُمْ كَعُبِّ الله والنَّذِيْنَ امَنُوْ الشَّلُّ حُبَّاتِلُه وسي (البقرة:166)

یعنی بعض لوگ ایسے ہیں کہ وہ اپنے بتوں سے ایسی محبت کرتے ہیں جیسی کہ خدا تعالیٰ سے کرنی چاہئے کیکن مومن ہمیشہ خدا تعالیٰ سے بڑی شدت سے محبت کرتے ہیں۔

اس کی تشریح کرتے ہوئے حضرت بانی جماعت احمد یہ نے اپنے فارسی اشعار میں فرمایا:

ہر چہ غیرے خدا بخاطر تُست

اے بت تست اے با یماں ست

(براہین احمد یہ۔جلد 1 ص127)

یعنی اگر خدا تعالی کے مقابلہ میں کسی چیز کی محبت کسی مومن کے دل میں پائی جاتی ہے توسیجھ لینا چاہئے کہ وہ ایک قسم کابت ہے جو دل کے اندر موجود ہے۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ سیدنا آنحضرت صلّ اللّٰ اللّٰہِ سے محبت ایمان کے حصول اور تکمیل کے لئے ضروری ہے۔ خدا تعالیٰ نے خود فرمایا ہے:

اِنْ كُنْتُهُ مَرْ تُحِبُّوْنَ اللهُ فَأَتَّبِعُوْنِيْ يُحْدِبُكُمُ اللهُ وَآل عمران: 33)

یعنی اگرتم خدا تعالی سے محبت کا دعویٰ کرتے ہوتو اے رسول تو ان کو بتا دے کہتم میری
پیروی کرواس کے نتیجہ میں خدا تعالی بھی تم سے محبت کرے گا۔

گو یا خدا تعالی اوراس کے رسول کی محبت لازم ملزوم ہیں۔خدا تعالی کی محبت حاصل کرنے کے لئے اس کے رسول کی محبت سے خدا

تعالی سے محبت پیدا ہوگی بلکہ خدا تعالی خودایسے مومن اور سالک سے محبت کا سلوک فرمائے گا۔
الغرض حقیقی ایمان کی ابتداء ہی خدا تعالیٰ کی ذات سے ہے اور اس کی انتہاء اور کمال بھی خدا
تعالیٰ کی محبت ہے۔ خالق اور مخلوق میں رشیۂ عبودیت، وفا شعاری اور کامل اطاعت کا ہے۔ اس
میں کوئی ایسامقام نہیں آتا کہ جہاں انسان اپنے خالقِ حقیقی سے گلہ اور شکوہ کرنے بیڑھ جائے۔ گلہ
اور شکوہ ہمیشہ برابری کی سطح پر ہوتا ہے۔ بیام تو ہرایک کو معلوم ہے کہ مالک اور اپنے سے بالا
مقام والے شخص سے شکوہ نہیں کیا جاتا بلکہ صرف فریا داور درخواست ہی کی جاتی ہے۔ خدا تعالیٰ
جو خالق و مالک ہے اس سے شکوہ کا ہرگز کوئی جواز نہیں بنتا۔

علامہ اقبال کی شہرت کا آغاز ان کی مشہورنظم شکوہ سے ہؤا جو 1911ء میں انجمن حمایت اسلام کے سالانہ اجلاس میں پڑھی گئی۔اس نظم'' شکوہ'' کا پس منظر بیان کرتے ہوئے جسٹس جاوید تحریر کرتے ہیں:

''1911ء میں اقبال اپنے گردونواح سے متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکے اور اپنی ذاتی محرومیوں، مسلمانان ہند کی مایوسیوں اور دنیائے اسلام پر پے در پے نازل ہوتی ہوئی مصیبتوں کے رقمل کے طور پر ان کا جذبِ اندرون'' شکوہ'' جیسی معرکة الاراء ظم کی صورت میں پھوٹ انکا۔'' (زندہ رود صفحہ 311)

اس میں کوئی شک نہیں کہ اس دور میں عالم اسلام شدید بحران سے دو چارتھا۔ مسلمان ہر طرف پسپا ہور ہے تھے۔ خاص طور پرترکی کی خلافت عثانیہ کے زیر نگین تمام ممالک مغربی حکومتوں نے ہتھیا گئے تھے۔ ترکی کو یورپ کا' مردِ بیار' کا لقب دے دیا گیا۔ انہی ایام میں باوجود مسلمانوں کی کوشش کے کہ بنگال کی تقسیم قائم نہ رہی اور ہندوؤں کے شدیدا حتجاج پرخود جارج پنجم نے ہندوستان میں آکراسے منسوخ کردیا۔ حقیقت تو یہ ہے کہ مسلمانوں کے تنزل کی بیکیفیت گزشتہ صدی میں بدستورتر قی پذیر ہے۔ علامہ کااس وقت رغمل' شکوہ'' کی صورت میں بہ کیفیت گزشتہ صدی میں بدستورتر قی پذیر ہے۔ علامہ کااس وقت رغمل' شکوہ'' کی صورت میں

سامنے آیا۔سوال میہ ہے کہ کیا کسی صورت میں بھی ایک بندہ کے لئے یہ جواز نکاتا ہے کہ وہ خدا تعالیٰ سے شکوہ کرے۔صرف' خاکم بدہن' کہنے سے اس کی سیکنی کم نہیں ہوجاتی ۔ نیز کیا جواب شکوہ لکھنے سے اس کی تلافی ہوجاتی ہے۔

خدا تعالی سے گلہ اور شکوہ وہی انسان کرسکتا ہے جسے خدا تعالی کی ہستی کے متعلق پوراادراک نہ ہو۔ شکوہ ہمیشہ اپنے ہم پلہ سے کیا جاتا ہے۔ شکوہ ایک قسم کی ظلم کے خلاف آواز ہوتی ہے۔ ان دونوں صور توں کا خدا تعالی کی بلند وبالا اور خالق ہستی کے متعلق تصور بھی نہیں کیا جاسکتا۔ خدا تعالی سے ہمیشہ گریہ وفریاد کی جاتی ہے، جیسا کہ علامہ کے ہمعصر مولا نا حالی نے اپنی مسدس میں کہا تھا۔ اگر حفظ مراتب کا خیال نہ رکھا جائے تو صرف یہ گستاخی اسے زندیقی تک لے جاتی ط

پھراس شکوہ میں خدا تعالی کے متعلق جوزبان استعال کی گئی ہے وہ انتہائی سنگین ہے۔ الیی زبان کا استعال تو انسان اپنے بے تکلف دوست کے متعلق بھی نہیں کرسکتا۔ علامہ کی اس سوقیانہ زبان کوتحریر کرتے ہوئے بھی دل کا نیتا ہے۔ مسلمانوں کے مقابلہ میں چونکہ غیرا قوام خدا تعالیٰ کی صفت رحیمیت سے فائدہ اٹھا کر ترقی کے ذیئے طے کر رہی ہیں اور مسلمان اپنی کر تو توں کی وجہ سے ذلیل ہور ہے ہیں تو بجائے اپنی غلطیوں کی طرف نگاہ کرنے کے خدا تعالیٰ کو'' ہر جائی'' قرار دینا انتہائی شرمناک ہے:

مجھی ہم سے بھی غیروں سے شاسائی ہے بات کہنے کی نہیں، تو بھی تو ہرجائی ہے

(بانگ درا - کلیات اقبال - صفحہ 256)

ایسے الفاظ کا استعال ایک شریف انسان کسی دوسرے عام انسان کے متعلق نہیں کرسکتا۔ کجا یہ کہ خدائے بزرگ و برتر کے لئے بے محاباس کا استعال کیا جائے۔علامہ کا کانشنس ان کوخبر دار کررہاتھا کہ خدا تعالی کے متعلق الیی زبان استعال نہیں کرنی چاہئے پھر بھی انہوں نے اپنے دل
کی بات سرعام کہددی۔ایسافعل وہی کرسکتا ہے جوخدا تعالیٰ کے بلندو بالا مقام سے ناوا قف ہو۔
کیا ایساانسان حکیم الامت کہلانے کا مستحق ہے؟ پھراپنی شاعرانہ ترنگ میں یہ بھی کہددیا:
پھر بھی ہم سے یہ رگل ہے کہ وفادار نہیں
ہم وفادار نہیں، تُو بھی تو دِلدار نہیں

(بانگ درا - کلیات اقبال - صفحه 253 - فضلی سنز اُردو باز ارکراچی )

گویاعلامہ بیکہنا چاہتے ہیں کہ چونکہ مسلمان سیدنا آنحضرت سلیٹھی آپیم کے نام لیوا ہیں اس لئے خدا تعالی کوقطع نظران کے اعمال اور بے راہ روی کے ان کی خاطر داری کرنی چاہئے۔ گویا علامہ خدا تعالیٰ کواپنے پر قیاس کررہے ہیں۔ حالانکہ خدا تعالیٰ کا واضح اعلان ہے:

قُلْ مَا يَغْبَوُّا بِكُمْ رَبِّ لُولَا دُعَاوُّ كُمْ (الفرقان: 78)

اگرانسان خدا تعالی کی بات نہیں سنتا اور مانتا تو خدا تعالیٰ کوبھی اس کی ہرگز کچھ پروانہیں۔ خدا تعالیٰ کے حضور صرف عمل صالح مقبول ہے زبانی دعویٰ کچھ وزن نہیں رکھتا۔

کہا یہ جاتا ہے کہ علامہ عاشق رسول تھے۔اگریہ بات صحیح ہے تواس عشق کا تقاضا یہ تھا کہ
اس بارہ میں آنحضور صلافی آئی ہی کے اُسوہ حسنہ پر ممل کیا جاتا۔ آپ صلافی آئی ہی کواور آپ کے اصحاب و ساری زندگی اور خاص طور پر مکی زندگی میں قریش مکہ کی طرف سے غیر معمولی مظالم کا سامنا تھا۔ شعب ابی طالب میں کئی سال تک محصور کرنے کی داستاں ہی لرزہ خیز ہے۔لیکن ان سب عالات میں حضور نے بھی خدا تعالی سے شکوہ نہیں کیا کہ کیوں ظالموں کو کھلی چھٹی دے دی گئی ہے حالات میں حضور نے ہمیشہ دعاؤں اور تضرعات کا سہار الیا اور اس کے نتیجہ میں خدا تعالی نے مسلمانوں کی نتیجہ میں خدا تعالی نے مسلمانوں کی نتیجہ میں خدا تعالی نے مسلمانوں کی خود ذمہ دار ہیں۔اور اس بارہ میں خدا تعالی کا اُٹل قانون ہے جس کا کھی مسلمان اینے تعزل کے خود ذمہ دار ہیں۔اور اس بارہ میں خدا تعالی کا اُٹل قانون ہے جس کا

اس نے قرآن مجید میں ذکر فرمایا:

اِنَّ اللهُ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمِ حَتَّى يُغَيِّرُوُ امَا بِأَنْفُسِهِمْ (الرعد:12)
خدا نے آج تک اس قوم کی حالت نہیں بدلی
نہ ہوجس کو خیال آپ اپنی حالت کے بدلنے کا
علامہ کی خدا تعالیٰ کی ذات سے شکوہ کرنے کی یہی عادت تھی کہ جس کا اظہارانہوں نے نہ
صرف مسلمانوں کی حالت زار کے متعلق خدا تعالیٰ سے کیا بلکہ خود اپنے مخدوش مالی حالات کے
متعلق بول شکوہ کیا:

سمندر سے ملے پیاسے کو شبنم بخیلی ہے ہی، رزاقی نہیں ہے

(بانگ درا - کلیات اقبال - صفحہ 428)

خدا تعالیٰ کی رزاقیت کا مذاق اڑا نا اور اسے بخیل کہنا بہت ہی غیر مناسب اور نازیباطرین ہے۔ آج اقبالیات کے شیدائی اس امر کاروناروتے ہیں کہ علامہ کی زندگی میں جو مالی عگی ترشی تھی اس پر اس عہد کے امراء اور نو ابوں نے کیوں کما حقہ توجہ نہ دی۔ ظاہری لحاظ سے علامہ کو باوجود اعلیٰ تعلیمی کو اکف ،عوام میں مقبولیت اور اپنے اثر ورسوخ کے بھی بھی کوئی عہدہ نہ ملا اور کوئی ڈھب کی آمدنی کی صورت پیدا نہ ہوئی۔ جب بھی کوئی موقع پیدا ہوتا توجیسا کہ ان کے بھیجے شخ اعجاز کی آمدنی کی صورت پیدا نہ ہوئی۔ جب بھی کوئی موقع پیدا ہوتا توجیسا کہ ان کے بھیجے شخ اعجاز احمد صاحب نے تحریر کیا ہے کہ ہاتھ سے یوں نکل جاتا کی دوچار ہاتھ جبکہ لپ بام رہ گیا ۔ جسٹس سر شادی لعل کی سازش آٹے ہے کہ ہاتھ سے بیاس جاوید اس بارہ میں لکھتے ہیں: جیف جسٹس مرشادی کی سازش آٹے ہے کہ انہ نہ تی ہی مطاحیتوں اور صلح جوئی کے باوجود سرشادی ۔ ''اقبال جیسی شخصیت بھی اپنی تمام صلاحیتوں اور صلح جوئی کے باوجود سرشادی ۔ ''اقبال جیسی شخصیت بھی اپنی تمام صلاحیتوں اور صلح جوئی کے باوجود سرشادی ۔ کالی جسے ہندو کے تعصب کا نشانہ بی۔''

اسی طرح 1935ء میں وائسرائے کونسل میں تقرر کے لئے بظاہر تمام حالات سازگار تھے لیکن اس دفعہ بھی ان کوشدید مایوی ہوئی اور چوہدری ظفر اللہ خال کے تقرر پران کا ردِّ عمل جماعت احمدیہ کے خلاف مضامین اور حکومت سے ان کے غیر مسلم قرار دینے کے مطالبہ کی صورت میں سامنے آیا۔

ہمیں کامل یقین اور ایمان ہے کہ اگر علامہ ایسے نازک حالات میں بجائے خدا تعالیٰ سے گلہ اور شکوہ کرنے کے اس کے حضور استغفار اور دعاؤں کا طریق اختیار کرتے تو لازمی طور پر صورت حال مختلف ہوتی ۔خدا تعالیٰ نے علامہ کو جوغیر معمولی صلاحیتیں وافر مقدار میں عطاکی تھیں اگروہ خدا تعالیٰ کے حضوران کا صحیح طور پر شکرا داکرتے تو الہی وعدہ

لَبِنُ شَكَرُ تُمُ لَازِيْدَانَّكُمُ (ابراهيم:8)

کے مطابق خدا تعالی مزید انعامات سے نواز تالیکن انتہائی افسوسناک امریہ ہے کہ علامہ کی ساری سوائح حیات یا شاعری کا مطالعہ کرجائیں کسی جگہ شکر خداوندی کے جذبات کا اظہار نہیں ۔خدا تعالی فرما تاہے:

وَاللَّهُ الْغَنِيُّ وَٱنْتُمُ الْفُقَرَآءُ (سوره مُمآيت 39)

خدا تعالی بے نیاز ہستی ہے۔ ہر حال میں ہم ہی اس کے محتاج ہیں۔ایسی ہستی سے لاتعلقی اوراس سے شکوہ شکایت انسان کو ہر گز زیب نہیں دیتا۔

علامہ در حقیقت شروع سے ہی سرسید کے مسلک کے پیروکار تھے اور دینی اور سیاسی لحاظ سے ان کوسرا ہتے تھے۔ وہ دعا کے قائل سے ان کوسرا ہتے تھے۔ سب جانتے ہیں کہ سرسید نیچری خیالات رکھتے تھے۔ وہ دعا کے قائل ضرور تھے لیکن اسے عبادت کا ایک حصہ بچھتے تھے اور اس بات کونہیں مانتے تھے کہ دعا ئیں قبول ہوتی ہیں۔ گویا استجابت دعا کے منکر تھے۔ امام زمانہ سیدنا حضرت سے موعود نے ان کوقبولیت دعا کا تجربہ کرنے کی برملادعوت دی اور فرمایا:

### کرامت گرچہ بے نام و نثان است بیا بنگر ز غلمانِ محمد

یعنی اگرچ قبولیت دعا کی کرامت اس وقت دنیاسے ناپید ہوچکی ہے۔ تاہم آج بھی سیدنا آخضرت سلسٹنٹ پید ہوچکی ہے۔ تاہم آج بھی سیدنا آخضرت سلسٹنٹ پیٹر کے ادنی غلاموں کی خدمت میں حاضر ہوکراس کا نظارہ کیا جاسکتا ہے۔
افسوس سرسید نے حضور کی اس کھلی دعوت کو قبول نہ کیا ور نہ وہ خاص طور پر الیمی کرامت کا تجربہ کرسکتے ہے۔ علامہ اقبال نے بھی سرسید کی پیروی میں دعاؤں کے لئے گریپروزاری اور چلہ کشی کی نفی کی اور بیا ہما:

کب تلک طور پہ در بوزہ گری مثلِ کلیم اینی جستی سے عمال شعلہ سینائی کر

(بانگ درا - کلیات اقبال - صفحہ 393)

یعن تو کب تک کوه طور پرجا کردیدارالهی کی بھیک مانگتارہے گا۔تو اپنی ہی ذات سے سینه کا شعلہ پیدا کر۔

خدا تعالی کے حضور خشوع وخضوع اور گریدوزاری سب انبیاء اور سب سے بڑھ کر ہمارے پاک نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا اسوہ حسنہ ہے۔خدا تعالیٰ کے در پراس عاجزی کو'' در یوزہ گری'' قرار دینا انتہائی طور پر بے ادبی اور اباحت ہے۔

عجیب بات بیہ ہے کہ علامہ کواس حقیقت کا بخو بی علم تھا۔ وہ اس کو یوں بیان کرتے ہیں:

اللّٰہ سے کرے دور تو تعلیم بھی فتنہ

املاک بھی، اولا دبھی، جا گیر بھی فتنہ

ناحق کے لئے اُٹھے تو شمشیر بھی فتنہ

شمشیر ہی کیا، نعرہ تکبیر بھی فتنہ

شمشیر ہی کیا، نعرہ تکبیر بھی فتنہ

علامہ خوب جانتے تھے کہ تعلیم کے نتیجہ میں 'اللہ سے دوری' ایک بہت بڑی آ زمائش اور فتنہ ہے۔ لیکن خدا تعالیٰ کی ذات کا رسی اقرار ہی کافی نہیں۔ بلکہ عملی زندگی میں اس کا اظہار بھی ضروری ہے۔ صرف نعرہ کئیبر بلند کرنے سے بیفرض ادا نہیں ہوتا بلکہ عملی زندگی میں انقلاب ضروری ہے۔ صرف ' بھی کافی نہیں بلکہ اس عشق کے نتیجہ میں خدا تعالیٰ کی ذات سے عشق کا پیدا ہونا ضروری ہے۔ یہی وہ امر ہے جس کا علامہ کی زندگی میں فقدان نظر آتا ہے۔ خدا تعالیٰ خالق و مالک ہے۔ اس کا ہر صورت میں ظاہری اور دلی احترام ضروری ہے۔ اس کی شان میں کسی قشم کی شوخی اور گستا خی کا ہر گرز کوئی جواز نہیں۔

خدا تعالیٰ کی ذات ایک ماوراءالوری ہستی ہے جو ظاہری آنکھ سے بھی اور کسی کو نظر نہیں آسکتی۔قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے واضح طور پر فر مایا ہے کہ:

> لَا تُكْدِرُكُهُ الْآبُصَارُ (انعام:104) كەظاہرى آئىھىن كېھى خدا تعالى كود كيرنېيىن سكتيں۔

اس کئے خدا تعالیٰ نے اپنی مخلوق کے لئے بیا نظام کیا ہے کہ وَھُویُںُدِ کُ الْاَبْصَارَ کہ خدا تعالیٰ این مخلوق کے لئے بیا نظام کیا ہے کہ وَھُویُںُدِ کُ الْاَبْصَارَ کہ خدا تعالیٰ این وجود کا ثبوت اپنے انبیاء اور رسولوں کے ذریعہ دیتا ہے اس طرح گویا انسانی آئکھیں اس کوشناخت کر لیتی ہیں۔اب جوآئکھیں بوجوہ اس کونہیں دیکھ سکتیں بظاہر وہ اس کے وجود کا اقرار کرتے ہیں اور اس پر ایمان لاتے ہیں لیکن ان کے دل منکر ہوتے ہیں۔اس لئے ایسے لوگوں کا خدا تعالیٰ پر ایمان محض لفظی اور رسی ہوتا ہے اور عام زندگی میں ان کا طریقہ کار:

### بإخداد يوانه باش وبالمحمر هوشيار

یعنی خدا تعالیٰ کی ذات کے متعلق جوان کا دل چاہے برملا کہتے چلے جاتے ہیں لیکن اپنے رسول کے متعلق کسی نازیباز بان کو برداشت نہیں کر سکتے ۔ یہی وجہ ہے کہ مغربی دنیا میں جب کوئی خاکہ یا کلمہ آنحضور گی شان کے خلاف شائع ہوتا ہے تمام مسلمان اس کے خلاف سرایا احتجاج بن

علامها قبال اوراحرار

جاتے ہیں لیکن خدا تعالیٰ کی ذات کے متعلق کسی ایسے کلمہ سے یااس کے انکار سے ان کی رگِ حمیت نہیں پھڑکتی لیکن ایک عارف باللہ خدا تعالیٰ کے بارہ میں'' ترسان تر'' ہوتا ہے۔

جنگ اُ مد کے موقع پر جب کفار نے رسول کریم سالتھ آئی ہے، حضرت ابو بکر اُ اور حضرت عمر اُ کے متعلق دریافت کیا تو حضور اُ نے صحابہ کو چپ رہنے کی ہدایت فرمائی لیکن جب کفار نے اُعلٰ حجہ کل کا نعرہ لگایا تو آنحضور اُ نے باوجود موقع کی نزاکت کے صحابہ کواس کا جواب اُونچی آ واز میں گلتہ آعلٰی و آجل کے الفاظ میں دینے کے لئے ارشاد فرمایا۔ اگر خدا تعالیٰ کی ذات پر ایسا ایمان نہیں تو سیدنا آنحضرت سالتی ہے عشق ومحبت کا دعوکا ایک رسمی جذبہ ہے جس کا حقیقی ایمان نہیں تو سیدنا آنحضرت سالتی ہے عشق ومحبت کا دعوکا ایک رسمی جنہ ہو ہارا خالق و مالک ہے اس سے چھتعلق نہیں ۔ حقیقی عشق محمدی کا بیط می تفاضا ہے کہ خدا تعالیٰ جو ہمارا خالق و مالک ہے اس سے دنیا کی ہر چیز سے زیادہ محبت کا اظہار کیا جائے۔ ایک سچا مومن خدا تعالیٰ کے حضور کسی بے دنیا کی ہر گئے سال کی بارگاہ میں کئی گستا خیول کے مرتکب ہوئے اور اسی طرح انہوں نے ٹی نسل کو انہائی غلط اور گستا خیول کے مرتکب ہوئے اور اسی طرح انہوں نے ٹی نسل کو انہائی غلط اور گراہ کن پیغام دیا۔ جس کا لازمی طور پر بینتیجہ نکلا کہ وہ خدا تعالیٰ سے دور ہوتے چلے گئے۔ دیمسلمانوں نے خدا تعالیٰ کو چھوڑ دیا تو خدا تعالیٰ نے بھی ان کو چھوڑ دیا۔ اس کی بہت حد تک ذمہ داری علامہ اقبالی اور ان جیسے دیگر زعماء کے سریر ہے۔

### فتأوى كفر

علامہ اقبال کے انہی خیالات کی بناء پر علماء نے ان پر کفر کے فتاوی مختلف مواقع پر لگائے۔خاص طور پر علامہ کے وہ خطبات جو انہوں نے مدراس اور علیگڑھ میں انگریزی زبان میں دئے اور جن کا اردو ترجمہ ان کی وفات کے تقریباً 20 برس بعد ہواتھا اور'' تشکیل جدید اللہ یات اسلامیہ' کے نام سے شائع ہؤا۔ ان خطبات میں علامہ نے اس دور میں مغربی اقوام کی

ترقی اور مسلمانوں کی پستی کے پیش نظر بعض اسلامی احکام میں تبدیلی اور ترمیم کی ضرورت پرزور و یا تھا۔اس سلسلہ میں اجتہا داور اجماع کی تشکیل کا مشورہ دیا۔اس بناء پر علماء نے آپ پر کفر کے فقاوی صادر کئے۔اس کا ذکر کرتے ہوئے مصنف'' زندہ رود''تحریر کرتے ہیں: ''اقبال کا عقیدہ تھا کہ جو شخص دور حاضر میں قرآنی نقطہ نظر سے زمانہ حال کے

الم الم الم عقیدہ تھا کہ جو تص دور حاصر میں قرای نقطہ نظر سے زمانہ حال کے جورس پروڈنس (Jurisprudence) پرایک تقیدی نگاہ ڈال کراحکام قرآنیہ کی البدیت کو ثابت کرے گا، وہی اسلام کا مجدداور بنی نوع انسان کا سب سے بڑا خادم ہوگا....اس مقصد کے حصول کے لئے اجتہاد کے بغیر کوئی چارہ نہ تھا..... مگر دنیائے اسلام اور بالخصوص ہندوستان کے علماء کی روایتی قدامت پیندی کے پیش نظر میدایک نازک مسکلہ تھا اور اقبال کو اس سلسلہ میں اپنے خیالات کے اظہار پر بعض لوگوں نے کا فرکہنا شروع کردیا تھا۔ اس کے باوجودوہ عہد حاضر کے نقاضوں کے مطابق اجتہاد کے بارہ میں اپنی تحقیق جاری رکھنا چاہے۔''

(زنده رودصفحه 116 \_ 115)

### اس طرح تحرير فرماتے ہيں:

''علاء بحیثیت مجموعی خطبات کی طرف متوجه نه ہوئے مگر جنہوں نے اظہار خیال کی ضرورت محسوں کی ان کے نزدیک بھی اقبال کا نظام فکر مغربی فلسفیوں کے تخلیات پر مبنی تھااس لئے ان کے افکار کفریات کے سوا کچھ نہ تھے۔''

(زنده رودصفحه 154)

در حقیقت علامه موجوده حالات اور مغربی اقوام کی ترقیات کی بناء پر اسلام کے بعض احکام کی تبدیلی و تنتیخ ضروری سمجھتے تھے۔ چنانچ خطبات کے دیباچہ میں تحریر کرتے ہیں: ''علاء اور صوفیاء چونکہ عصر حاضر کی نفسات سے نا آشنا ہیں.... پس ضرورت پیدا ہوگئ ہے علم دین کوسائنٹفک یا فلسفیانہ استدلال کے طور پر پیش کیا جاوے۔ مگر ایسے انداز میں کہ اسلام کی فلسفیانہ روایات کو پیش نظر رکھتے ہوئے جدید انسانی افکار کی روشنی میں اس کی افادیت اور اہمیت کو ثابت کیا جاسکے۔ قدیم وجدید کے اس امتزاج سے فکر اسلامی ایک ایسی نئی صورت اختیار کرسکتا ہے جو آج کے بالخصوص مغرب زدہ مسلمانوں کے لئے یقین آفریں اور دلنشیں ہو۔''

(زنده رودصفحه 755)

اپنے اس پروگرام کی بخمیل کے لئے علامہ سی ایسے ''من مرضی'' کے مجدد کی تلاش میں سے جو یہ کام سرانجام دے سکے۔ کیونکہ جو تخص اس کے علاوہ تجدیدی مشن رکھتا ہے وہ ان کو قابل قبول نہیں ۔ حالانکہ قرآن مجید بڑی وضاحت سے بار باراس کو بیان کرتا ہے کہ خدا تعالیٰ کی طرف سے جو شخص اصلاح خلق کے لئے بھیجا جاتا ہے وہ ہمیشہ لوگوں کی 'اہواء' یعنی خواہشات کے برعکس ہوتا ہے۔ گر علامہ صرف اس شخص کو مجدد ماننے کے لئے تیار سے جو اسلامی احکام کو زمانہ کے بدلتے ہوئے حالات کے مطابق بدلنے کی جرأت کا مظاہرہ کرے اور اس کے خلاف جہاد کا اعلان کرے۔ اس سلسلہ میں جیسا کہ بیان کیا جا چکا ہے ، وہ متعدد افراد کو اس کا مظہر سمجھتے مطالان کرے۔ اس سلسلہ میں جیسا کہ بیان کیا جا چکا ہے ، وہ متعدد افراد کو اس کا مظہر سمجھتے رہے۔ گران میں سے کوئی ایسا کارنامہ سرانجام نہ دے سکا اور ان کا انجام نہایت مایوں کن ثابت

0

## علامها قبال كافلسفه خودي يانيستي

علامہ اقبال کے خدا تعالی سے گلہ اور شکوہ کی اصل بنیادان کا مزعومہ فلسفہ خودی تھا۔ انہوں نے اپنا یہ درس خودی غالباً گری پڑی مسلم قوم کواس لئے دیا تھا تا کہ وہ دنیا میں اپنی عظمت رفتہ کے مطابق غیرت سے جیناسیکھیں۔ وہ اپنی بڑائی کا احساس کریں اور اپنے آپ کو کمز ور خیال نہ کریں۔ اگر یہ معاملہ اس حدتک رہتا تو اس میں کوئی حرج نہ تھا۔ لیکن علامہ اپنی شاعرانہ ترنگ میں بہت دور نکل گئے اور عاجز بندوں کو اپنے آقاو مالک اور خالق حقیقی کے مقابل کھڑا کرنے کا درس دینا شروع کر دیا۔ قرآن مجید میں خدا تعالی نے ابلیس کا صرف آدم کے مقابلہ میں یہ دعوی درج کیا ہے کہ اس نے کہا: آنا خیر مینئہ کہ میں آدم سے اپنی ناری خلقت کے لحاظ سے بہتر موں۔ اس کا یہ تکبرانہ انداز ہی اس کے تنزل کا باعث ہؤا۔ لیکن علامہ نے عاجز مخلوق کو اپنی ''خودی'' اس قدر بلند کرنے کی تلقین کی کہ وہ بجائے اس کے کہ اپنے خالق حقیقی کے آسانہ الوہیت پر سجدہ ریز ہوں اور اپنے آپ کو خدا تعالی کے احکام کا تابع بنا نمیں ، اُلٹا اللہ تعالی اپنی مضی می موجائے اور ان کی مرضی کے مطابق کام کرے۔ علامہ کا خودی کے متعلق ایک مشہور شعرہے:

خودی کو کر بلند اتنا کہ ہر تقدیر سے پہلے خدا بندے سےخود یو چھے بتا تیری رضا کیا ہے

خدا تعالیٰ کی ذات اورصفات کے متعلق علامہ کو پچھ بھی ادراک ہوتا تو وہ اس قسم کا گستا خانہ کلمہ منہ سے نہ نکالتے اور نہ ہی مسلمانوں کواس کا درس دیتے ۔خدا تعالیٰ کے مقابلہ میں انسان کی حیثیت ایک کرم خاکی سے بھی کمتر ہے۔اگر علامہ نے اپنی زندگی میں پیطریق اختیار کرنے کی

سی رنگ میں کوشش کی اور خدا تعالی کی شان میں نازیبا اور گتا خانہ الفاظ استعال کئے ہیں تو اس' خودی'' کاان کو کیا فائدہ پہنچا۔ خدا تعالی کی بے شار نعمتوں کے باوجود وہ ہمیشہ دوسروں کے دست نگر رہے اور لوگوں کا شکر کرنے پر مجبور ہوئے ۔اس کا کسی قدر اندازہ مصنف'' زندہ رود'' کے بیان کردہ اس واقعہ سے ہوسکتا ہے۔وہ لکھتے ہیں:

''سرراس مسعود کی کوششیں بالآخر کامیاب ہوئیں اور انہوں نے اس ماہ کے آخر میں اقبال کو اطلاع دی کہ نواب بھو پال نے ان کے لئے پانچ سو روپے ماہوار تاحیات وظیفہ مقرر کردیا ہے۔''

اقبال نے آئییں اپنے ایک دوسر ہے خط مور خدہ 30 مئی 1935ء میں جواب دیا:
''میں کس زبان سے اعلیٰ حضرت کا شکر بیادا کروں ، انہوں نے ایسے وقت میں میری دسکیری فرمائی جب کہ چاروں طرف سے آلام ومصائب میں محصور تھا۔ باقی میراث آپ کا کیا شکر بیادا کروں ۔ مسلمانوں کے ساتھ ہمدردی سادات کی آبائی میراث ہے، بالخصوص آپ کے خاندان کی۔'

(زنده رودصفحه 1076)

اگر'' اعلیٰ حضرت' کے معمولی وظیفہ مقرر کرنے پر علامہ شکرادا کرتے ہیں تو کیا یہی شکر خدائے عزوجل کے حضور ضروری نہ تھالیکن علامہ اس سے تہی کش رہے اور اس کی شان میں گستاخی کا ارتکاب کرتے رہے۔خود کہتے ہیں:

چپ رہ نہ سکا حضرت یزداں میں بھی اقبال
کرتا کوئی اس بندہ گستاخ کا منہ بند
نہ معلوم علامہ کے ذہن میں خدا تعالی اوراس کے فرشتوں کے متعلق کیا تصورتھا کہ وہ اس
کی شان میں گستاخی کو معمولی امر خیال کرتے ہیں۔ س قدر شوخی سے کہتے ہیں:

در دشتِ جنول من جریل زبول صیدے یزدال به کمند آور اے ہمت مردانه

(پیام مشرق -غزل نمبر 24)

میرے جنون کے صحرامیں جبریل ایک گراپڑا شکارہے۔ اے ہمت مردانہ اب خدا پر کمند چینک۔

علامہ نے اپنے منظوم کلام میں جا بجا بے محابہ طور پر خدا تعالی کے متعلق ایسے الفاظ اور تراکیب استعال کی ہیں جوسراسر خدا تعالی کی شان اور مقام کے منافی ہیں اور ایک انسان کے لئے ہرگز مناسب نہیں کہ وہ اپنے خالق حقیقی کوان الفاظ میں یاد کرے۔ہم اپنے دنیوی رشتوں اور بلند مقام پر فائز لوگوں کی عزت و تکریم کرتے ہیں اور ہرگز یہ جرائت نہیں کرتے کہ ان کی شان کے خلاف کوئی کلمہ اپنی زبان سے نکالیں۔ پھر خدا تعالی جو ہمارا خالق و مالک ہے اس کے متعلق یہ جرائت کیوں؟ ذراعلامہ کا بیشعر ملاحظہ ہو:

فارغ تو نه بیٹھے گا محشر میں جنوں میرا یاا پنا گریبال چاک یا دامن یز دال چاک

(بانگ درا - کلیات اقبال - صفحه 463)

خدائے عزوجل کے متعلق' دامن یز داں چاک' کا اظہارانتہائی طور پر نازیباہے۔اس سے یوں معلوم ہوتا ہے کہ علامہ کے ذہن میں خدا تعالیٰ کے متعلق انتہائی ناقص تصورتھا۔ ورنہ تمام عارف باللہ ہمیشہ'' ترسال تر'' ہوتے ہیں اور وہ بھی بھی الیی جرائت رندانہ کے مرتکب نہیں ہوتے ۔اس زمانہ میں حضرت بانی جماعت احمد یہ کا خدا تعالیٰ اور سیدنا آنحضرت صلافی آلیہ ہم سے عشق و محبت جنون کی حد تک تھا مگریہ جنون آ داب اور احکام خداوندی کی ادائیگی میں ممدومعاون تھا۔اس کا ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

#### تا نه دیوانه شدم، ہوش نیامد بسرم اے جنول گردتو گردم که چهاحسال کردی

میں بھی جب تک دیوانہ نہ ہو گیا تھا، میرے سرمیں ہوش نہ آیا تھا۔ (اللہ تعالیٰ کے )عشق کے جنون میں تجھ پر قربان ،تونے مجھے پر کتنااحسان کیاہے۔ (البدر۔11اپریل 1904ء)

ایک حقیقی مومن اور سالک خدا تعالی کے عشق میں سرشار اور دیوانہ ہوتا ہے اور ہروقت خدا خدا تعالی کے احسانات کا دل کی گہرائیوں سے شکر ادا کرتا رہتا ہے۔اس کی زبان ہروقت خدا تعالیٰ کے ذکر اور شکر سے رطب اللسان رہتی ہے۔اس کے برعکس علامہ کی زندگی میں اس کا شدید فقد ان ہے۔وہ خدا تعالیٰ کے خلاف شکوہ،گلہ اور طعنہ زنی میں انتہائی طور پر بے باک تھے۔

جب خدا تعالیٰ کی ذات کے متعلق ایساناقص خیال ہوتو پھراس کے شکر کی کہاں ضرورت باقی رہ جاتی ہے۔ اس کا نتیجہ یہ ہؤا کہ وہ خدا تعالیٰ کی طرف سے خیر وبرکت سے محروم رہے اور اعلیٰ تعلیم اور کوا گف کے باوجود کوئی ڈھب کا کام حاصل نہ کر سکے جس کے نتیجہ میں علامہ کی گھریلو زندگی نہایت شکی ترشی میں گزری۔

علامہ کے بیٹے جسٹس جاویدا قبال نے اپنی کتاب میں برملا بیاعتراف کیا ہے:
''اقبال کی ساری زندگی معاشی تنگی میں گذری ۔'' (زندہ رود ۔ صفحہ 818)
علامہ کی گھریلو'' معاشی تنگی'' کاکسی قدراندازہ قارئین کو مکرم جسٹس جاوید کی اس شہادت سے بخو بی ہوسکتا ہے جوانہوں نے اپنی تالیف'' اپنا گریبان چاک'' میں درج کی ہے۔ آپ

''میں نے چند بار ماں باپ میں تکرار ہوتے بھی دیکھی ہے۔ایک مرتبہ تو میری والدہ کا اصرار تھا کہ وہ با قاعد گی سے وکالت کریں کیونکہ گھر کے اخراجات پورے نہیں ہوتے۔ نیز کرایہ کی کوشی میں رہنے کی بجائے اپنا گھر بنوائیں۔ یہ منظراب

تح برفر ماتے ہیں:

تک میری نگاہوں کے سامنے ہے کہ میری والدہ میرے والد کے ذاتی کمرہ میں کھڑی انہیں کوس رہی ہیں اور روتے ہوئے کہہ رہی ہیں کہ میں اس گھر میں ایک لونڈی کی طرح کام کرتی ہوں اور ساتھ ہی پیسے بچانے کی کوشش میں گی رہتی ہوں۔ دوسری طرف آپ ہیں کہ بجائے نیک نیتی سے پچھ کرنے کے بستر پر دراز شعر کھتے رہتے ہیں اور جواب میں میرے والد لیٹے ہوئے بغیر پچھ منہ سے بولے کھسیانی ہنسی ہنس رہے ہیں۔'
کھسیانی ہنسی ہنس رہے ہیں۔'
کھسیانی ہنسی ہنس رہے ہیں۔'

اس واقعہ کا ذکر مکرم جسٹس جاوید صاحب نے اپنی کتاب '' زندہ رود'' میں بھی کیا ہے۔ دراصل اس قسم کے گھر یلو جھگڑے ہراس گھر میں ہوتے ہیں جہاں معاشی مشکلات ہوں۔ان حالات میں ہمیشداہل خانہ کی اپنے شوہر سے اس قسم کی شکایات جائز ہوتی ہیں۔ جسٹس صاحب کی والدہ کا علامہ سے یہ جھگڑ اس وقت ہؤ اجب وہ بچے تھے۔اس دور میں وہ اپنی والدہ کی آئکھوں سے رواں آنسو کیسے بھول سکتے تھے۔ یہ واقعہ ان کے ذہن پر نقش ہو گیا تھا۔لیکن کیا یہ امر عجیب نہیں کہ علامہ کے غیر معمولی علمی اوراد بی کوائف اور سیاسی تعلقات کے باوجود، وہ کوئی ایسا کام نہ کر سے ان کو ہا قاعدہ ما ہوار آمدن ہوتی تا کہ کم از کم گھر کا چواہما باعزت طور پر چاتیار ہتا۔

ایسے حالات میں علامہ کی''خودی'' کہاں باقی رہ جاتی ہے جبکہ وہ اپنے گھر کے معمولی اخراجات چلانے کے لئے دوسروں کے دست نگررہے۔ در حقیقت پی خدا تعالیٰ کی طرف سے خدا تعالیٰ کے مطابق جوانی سلوک تھا۔

ہمیں یقین ہے کہ جیسے علامہ نے لوگوں کا شکرا دا کیا ہے اگر اسی طرح اپنے خالق حقیقی کی دی ہوئی نعماء کا شکرا داکرتے توصورت ِ حال بہت مختلف ہوتی ۔

اس زمانہ کے امام سیرنا حضرت اقدس مسیح موعود ٹنے اپنی جماعت کو''خودی'' کے مٹانے اور اس کے مقابلہ میں''نیستی'' کو اپنانے کی تلقین فرمائی ہے۔ آپ نے نظم ونثر میں اس مضمون کو

خوب کھول کربیان فرمایا ہے۔آپ فرماتے ہیں:

محبت ہے کہ جس سے کھینچا جاؤں خدائی ہے خودی جس سے جلاؤں وہ دیکھے نیستی رحمت دکھاوے خودی اورخودروی کب اس کو بھاوے

( دُرِّنْمین – صفحہ 55 )

لیعنی خودی صرف خدا تعالی کی ذات بابرکات کے لئے ہے۔ اس کے مقابلہ میں انسان کے لئے نیستی یعنی اپنے آپ کولا شئے سمجھنا ضروری ہے۔ یہاں بیدامربھی واضح ہوتا ہے کہ وہی فلسفہ اور داستہ سی جوخود خدا تعالی یااس کے فرستاد ہے بیان کرتے ہیں۔ اس کے مقابلہ میں انسانی سوچ اور فلسفہ گراہی کی طرف لے جاسکتا ہے۔ اس کی واضح مثال یہی علامہ کا فلسفہ خودی ہے۔ علامہ نے اسے مسلمانوں کی ترقی کا راستہ بتایا ہے اور اس کے مقابلہ میں امام زمانہ نے اسے تباہی و بربادی کا راستہ بتایا ہے اور اس کے خضور جھکنے اور ہمیشہ عاجزی اور اکساری اختیار کرنے اور تکبر سے بیخے کی تلقین فرمائی۔

اے کرمِ خاک! حجور ؓ دے کبر وغرور کو زیبا ہے کبر حضرتِ ربّ غیور کو

( دُرِّثْمین – صفحہ 113 )

حقیقت بہ ہے کہ علامہ کا فلسفہ خودی خدا تعالیٰ کی شانِ کبریائی کے سراسر خلاف ہے اور نو جوان نسل کو دہریت کی طرف لے جانے والا ہے۔اس لئے ضرورت ہے کہ اس کی قباحت کو بوری وضاحت سے رد کیا جائے اور واشگاف الفاظ میں اس کی مذمت کی جائے۔

# تشمير كميثى كاقيام اورعلامه اقبال

علامہ اقبال کی طرف سے جماعت احمد یہ سے موافقت کے دور میں ایک نہایت ہی مثبت کام کشمیری قوم کی آزادی کے سلسلہ میں ہؤا۔ کشمیر کے مسلمان ایک عرصہ سے ڈوگرہ راج کی غلامی میں غیرانسانی سلوک اور مظالم کا شکار سے۔ اس سلسلہ میں 1933ء میں شملہ میں بعض مسلم عمائدین کی کوشش سے کشمیر کی گا قیام عمل میں آیا اس کمیٹی کی صدارت علامہ اقبال کے اصرار پر امام جماعت احمد یہ حضرت مرزا بشیرالدین محمود احمد صاحب کے سپردگی گئی۔ کیونکہ وہ سجھتے تھے کہ جماعت احمد یہ ایک منظم جماعت ہے اور وہ اپنے وسائل سے اس مشکل کام کو بہتر طور پر سرانجام دے سکتی ہے۔ علامہ اقبال کا بیا نتخاب اس لحاظ سے بہت مفید ثابت ہؤا اور جلد ہی کشمیریوں کے مردہ جسم میں زندگی کی ایک نئی لہر دوڑ نے لگی۔ دو سال کے قلیل عرصہ میں کشمیری مسلمانوں پر ہونے والے مظالم کے خلاف ایک موثر آواز بلند ہونا شروع ہوئی اور کشمیریوں کی آزادی کے سلسلہ میں امام جماعت احمد یہ کی سرکردگی میں نہایت ہی موثر پیش رفت ہوئی۔

عین اس موقع پر جب میہم اپنے منطقی نتائج کی طرف روال دوال تھی احرارِ اسلام جن کو مسلمان ان کی بدنام زمانہ کاروائیوں کی وجہ سے ''غدارِ اسلام'' کے نام سے یاد کرتے تھے، درمیان میں کود پڑے اور فرقہ واریت کو ہوادی اور جماعت احمد یہ کے خلاف جھوٹے الزامات کا سلسلہ شروع کیا۔ اور خاص طور پر علامہ اقبال کو اپنا ہمنوا بنانے کے لئے کوشش کی اس زمانہ میں علامہ کو وائسرائے کوسل میں چو ہدری ظفر اللہ خان کے تقررسے ذاتی طور پر زک بھی پہنچی تھی۔ اس لئے وہ احرار کے ہمنوا بن گئے اور جماعت احمد میہ کے خلاف اس مہم کا حصہ بن گئے۔ ان حالات میں حضرت امام جماعت احمد میہ نے کشمیر کمیٹی کی صدرات سے استعفیٰ دے دیا اور اس حالات میں حضرت امام جماعت احمد میہ نے کشمیر کمیٹی کی صدرات سے استعفیٰ دے دیا اور اس

سمیٹی کی صدارت علامہ اقبال سے سپر دکر دی گئی۔اس کے بعد اس سمیٹی کا جوحشر ہؤاوہ کشمیری مسلمانوں کی تاریخ کاایک نہایت ہی افسوسناک باب ہے۔

بیامرانتهائی طور پرافسوسناک ہے کہ علامہ اس وقت احرار کی اس چال کونہ مجھ سکے اوران کے نرغہ میں پھنس گئے۔اس وقت ان کا فرض بنتا تھا کہ جس شخصیت کو انہوں نے خود شمیر کمیٹی کی صدارت کے لئے منتخب کروایا تھا اس کے خلاف اٹھنے والی ہرتحریک کا مقابلہ کرتے اور احرار کے برعزائم کومسلم قوم کے سامنے بے نقاب کرتے ۔لیکن برقسمتی سے علامہ بجائے دفاع کرنے کے خودان کے ہمنوابن گئے۔''جن پہتلے تھا وہی سے ہوا دینے گئے''

آج جب ہم مر کر تاری کے اس دور کود کھتے ہیں یہ حقیقت کھل کرسا منے آتی ہے کہ علامہ کا اس وقت کا یہ رویہ نہ صرف سشمیری مسلمانوں کی آزادی کے لئے نقصان دہ نابت ہؤا بلکہ پاکستان کے لئے ایک ایسامسکلہ بن گیا کہ جس کے خوف ک نتائج آج بھی پوری مسلم قوم بھگت رہی ہے۔

آج اقبالیات کے دلدادہ علامہ اقبال کے قائد اعظم سے تعلقات مسلم لیگ سے وابستگی اور ان کے پاکستان کا خواب د کیھنے کے متعلق بہت کچھ لکھ رہے ہیں۔ لیکن ہم اس امر کو قطعاً بھول ان کے پاکستان کا خواب د کیھنے کے متعلق بہت کچھ لکھ رہے ہیں۔ لیکن ہم اس امر کو قطعاً بھول جاتے ہیں کہ انہوں نے ایک وقت میں ان احرار کا ساتھ دیا جو قائد اندہ ورداس کے متعلق لکھتے ہیں:

خلاف تھے اور کا نگر ایس کا ساتھ دے رہے تھے چنانچ خود مصنف زندہ ورداس کے متعلق لکھتے ہیں:

خلاف تھے اور کا نگر ایس کا ساتھ دے رہے جو جاتے ہیں ملے متعلق سے بڑے برگشتہ خاطر تھے۔ برصغیر میں ملت اسلامیہ کی ہم آ ہنگی ، سالمیت یا اس کی اساسی نظیم کے نصب العین کی تحصیل کے لئے ان کی کوششیں اب تک کا میا بی سے ہمکنار نہ ہوسکی تھیں۔ اس دور میں برصغیر میں مسلم ساسی جماعتوں کی تعداد ہیں سے اور برجا چی تھی اور ہر مسلم سیاسی جماعت کا مسلک دوسری جماعت سے مختلف سے اور برجا چی تھی اور ہر مسلم سیاسی جماعت کا مسلک دوسری جماعت سے مختلف سے اور برجا چی تھی اور ہر مسلم سیاسی جماعت کا مسلک دوسری جماعت سے مختلف سے اور برجا چی تھی اور ہر مسلم سیاسی جماعت کا مسلک دوسری جماعت سے مختلف سے اور برحا ہوں کہ مسلم سیاسی جماعت کا مسلک دوسری جماعت سے مختلف سے تھا ہوں۔ "

اس سلسله میں وہ خاص طور پراحرار کے متعلق لکھتے ہیں:

'' پنجاب کی مجلس احرار جمیعت علاء ہند سے وابستہ تھی کشمیرا کجی ٹلیشن کے دنوں میں پنجاب میں اسے مقبولیت حاصل ہوئی لیکن بعد میں اس جماعت پر لکھنؤ میں شیعہ سنی فساد کرانے کی ذمہ داری ڈالی گئی۔'' (زندہ روصفحہ 1050)

احرار کی تمام تاریخ اس بات پر گواہ ہے کہ انہوں نے ہمیشہ مسلمانوں میں باہمی عداوت اورانتشارکو بروان چڑھایا۔اس سلسلہ میں انہوں نے جماعت احمدیہ کی مخالفت اینے مذموم عزائم کی تکمیل کے لئے کی مصنف زندہ رود نے پنجاب میں تشمیرا یجی ٹیشن کے سلسلہ میں احرار کی جس مقبولیت کا ذکر کیا ہے۔ یہ وہی موقع ہے کہ جب انہوں نے امام جماعت احمد یہ کی تشمیر کمیٹی کی صدارت کے خلاف مہم جلائی لیکن عجیب امریہ ہے کہ تشمیر کمیٹی کی صدارت کے لئے امام جماعت احمد یہ کا نام خود علامہ نے تبجویز کیا تھا۔اب اگراحرار نے اس کےخلاف ہنگامہ آرائی شروع کی تھی تو علامہ کا بیاخلاقی فرض بنتا تھا کہ وہ اس کے متعلق احرار کو منہ توڑ جواب دیتے۔ لیکن اس کے بالکل برعکس خودعلامہان کے ہم نوابن گئے۔اوراس طرح احرار کو پنجاب میں مقبولیت حاصل ہوئی۔ واضح ہے کہ احرار کی اس مقبولیت کی تمام تر ذمہ واری علامہ پر عائد ہوتی ہے۔اسی مقبولیت کی بناء پر احرار نے تحریک یا کستان کی شدید مخالفت کی ۔ قائداعظم کی تکفیر کی اور مسلم لیگ کو نیجا دکھانے کے لئے ہرمکن کوشش کی اور کانگریس کی نمک حلالی کا حق ادا كبارا گرعلامه زنده رہتے تو وہ خود د مكھتے كهاحرار نے مسكفتم نبوت كى آ ڑمیں نہ صرف تشميريوں کی آزادی کی مہم کوسبوتا ژکیا بلکہ آئندہ یا کتان کے قیام کے لئے بے پناہ مشکلات پیداکیں۔ پھرجیبیا کہمصنف نے تحریر کیا کہ احرار کا نگریس سے وابستہ تھے اورمسلمانوں میں باہمی انتشاریپدا کرناان کے ایجنڈا کا حصیتھا۔اگر پنجاب میں انہوں نے جماعت احمد یہ کی مخالفت کی آٹر میں اپنے مذموم عزائم کی تکمیل کی تو ہندوستان میں لکھنؤ میں شیعہ تنی کے اختلا فات کوہؤ ادی۔

واضح ہے کہ اگر کھنٹو میں انکا کردار قابل نفریں تھا تو پنجاب میں وہ کیسے قابل تحسین تھا۔لیکن علامہ کی سادگی کی انتہاء ہے کہ وہ بعد میں مسلمانوں کے افتر اق اور انتشار سے پریشان تھے اگر غور کیا جائے تو در حقیقت اس انتشار کے وہ خود ذمہ دار تھے اگر وہ احرار کے آلہ کارنہ بنتے اور تکفیر کے خارز ارمیں نہ الجھتے تو مسلمانوں کے اتحاد کی راہ ہموار ہو سکتی تھی چنا نچہ یہی وہ سنہری اصول تھا جسے قائد اعظم نے اپنایا اور مسلم لیگ کے درواز ہے ہراس شخص کے لئے کھول دیئے جواپنے آپ کو مسلمان کہتا تھا۔ اس بنا پر باوجو دتمام فرقہ پرست گروہوں کی شدید خالفت کے وہ کامیا بی سے ہمکنار ہوئے۔ جماعت احمد سے کے متعلق احرار کی طرح الیم آ واز علامہ عبدالحامد بدا یونی اور ان کے ہمنواؤں نے اٹھائی لیکن قائد اعظم نہایت تحق سے اپنے موقف پر قائم رہے اور یہی ان کی کامیا بی کاراز تھا۔ آج اقبالیات کے طلباء کا یہ فرض بنتا ہے کہ علامہ کی اس کمزوری اور مداہنت کا کامیا بی کاراز تھا۔ آج اقبالیات کے طلباء کا یہ فرض بنتا ہے کہ علامہ کی اس کمزوری اور مداہنت کا کامیا بی کاراز تھا۔ آج اقبالیات کے طلباء کا یہ فرض بنتا ہے کہ علامہ کی اس کمزوری اور مداہنت کا کے میں اور ان کی شخصیت پر ملمع سازی سے احتراز کریں۔

آج خود احراری لیڈراس امر کا اعتراف کر پچے ہیں کہ انہوں نے کشمیر کمیٹی کی مخالفت کا نگر لیں لیڈرمولوی حبیب الرحن کا نگر لیں لیڈرمولوی حبیب الرحن لیڈرمولوی حبیب الرحن لدھیانوی جو بعد میں مسلمانوں میں''مولوی بوکا''کے نام سے مشہور ہوئے اپنی کتاب''رئیس الاحرار''میں لکھتے ہیں:

''ہم نے موجودہ کشمیر کمیٹی (جس کے صدرامام جماعت احمدیہ تھے۔ ناقل)
کی سیاسی سازش، ڈاکٹر اقبال کی کشمیر کمیٹی میں شمولیت، سرفضل حسین کی سرپرستی اور
انگریزی حکومت کی بدنیتی ، فرقہ وارانہ فسادات اور ہندومسلم اتحاد کے بارے میں
مولانا آزاد (ابوالکلام آزاد ۔ ناقل) سے تفصیلی گفتگو کی تومولانا آزاد نے سن کرکہا
کہ احرار کوفرقہ وارانہ اتحاد کے لئے مسئلہ کشمیر کوا پنے ہاتھ میں لینا چا ہے ۔''
کہ احرار کوفرقہ وارانہ اتحاد کے لئے مسئلہ کشمیر کوا پنے ہاتھ میں لینا چا ہے۔''

گویا کانگریسی راہنما مولانا ابوالکلام آزاد نے احرار کے سپر دیمشن کیا کہ وہ کسی طرح موجودہ کشمیر کمیٹی کی باگ ڈوراپنے ہاتھ میں لینے کی کوشش کریں۔اس مشن کی پیکمیل کے لئے احرار کے لئے دوا ہم مشکلات تھیں۔

1 - احرارا پنی کانگرس نواز پالیسی کی وجہ سے مسلمانوں میں اپناوقار کھو چکے تھے۔کوئی ان پراعتبار کرنے کے لئے تیار نہ تھا۔

2-دوسرے تشمیر کمیٹی جس کے صدر امام جماعت احمد یہ تھے اسے علامہ اقبال کی پوری پشت پناہی حاصل تھی۔اس لئے اس کی جگہ لینا اتنا آسان نہ تھا۔

اس غرض کے لئے احرار نے ایک طرف تو یہ پروپیگنڈہ کرنا شروع کیا کہ اگر تشمیر کمیٹی اپنے مقاصد میں کامیاب ہوگئ تو سارا کشمیر' قادیا نی'' ہوجائے گا اور دوسری طرف علامہ اقبال کواس کمیٹی سے الگ کرنے کے لئے کوششیں شروع کر دیں۔ بدشمتی سے اس عرصہ میں وائسرائے کونسل میں ان کے تقرر کی جوقوی اُمید تھی، وہ پوری نہ ہوئی اوران کی جگہ حکومت نے چوہدری سر محمد ظفر اللہ خان صاحب کا تقرر کر دیا۔ علامہ کے لئے یہ محرومی ایک ابتلاء بن گئی۔ اس لئے جب احرار نے علامہ کو جھاعت احمد یہ سے بدخن کرنے کے لئے کوششیں شروع کیں تو وہ بہت جلدی اس احرار نے ایک رسالہ نے اس دور میں علامہ اقبال اور ان کی سازش کا شکار ہوگئے۔ چنا نچی مجلس احرار کے ایک رسالہ نے اس دور میں علامہ اقبال اور احراری لیڈروں کی باہمی ملاقاتوں کا ذکر کرتے ہوئے لکھا:

'' حضرت امیر شریعت (جناب سیدعطاء الله شاہ بخاری) ڈاکٹر اقبال کومرشد اور ڈاکٹر اقبال حضرت شاہ صاحب کو پیر جی کہا کرتے تھے۔ کشمیر کمیٹی کے سلسلہ میں ان دونوں کے درمیان چوہدری فضل حق کی معیت میں کئی ملاقا تیں ہوئیں اور مطے پایا کہ بشیرالدین محمود احمد اورعبد الرحیم در دکوا گران کی موجودہ ذمہ داری سے نہ ہٹایا گیا تو کشمیر کے 32 لاکھ مظلوم مسلمان کفر وار د تداد کا شکار ہوجا کیں گے۔ لہذا

بہتر ہے کہ تحریک آزادی کشمیر کی باگ ڈور جبلس احرار کے سپر دکر دی جائے۔''
(مجلس احرار کارسالہ'' تبھر ہ''لا ہور۔اشاعت اکتوبر 1965ء بحوالہ تان ٹاحمہ یت جلد 6 صفحہ 607 عاشیہ)
اسی طرح مولوی لدھیانوی نے ان ملاقاتوں کی مزید تفصیل بیان کرتے ہوئے لکھا:
'' حضرت شاہ صاحب (مراد مولانا انور شاہ کاشمیری ۔ ناقل) نے تحریک خلافت کے زمانے سے لے کرتح یک احرار کے زمانہ تک میری اور سیدعطاء اللہ شاہ بخاری کی سر پرستی فرمائی۔انہوں نے قادیانیوں کے بارے میں جماعت احرار کا فقطۂ نظر، اسلام میں ختم نبوت کی بنیا دی اہمیت سمجھانے کے لئے سرڈاکٹر محمد اقبال سے ملاقات کی ۔ ڈاکٹر اقبال کو اپناختم نبوت کارسالہ پڑھ کر سنایا۔اس کے فوراً بعد ہی ڈاکٹر اقبال نے شمیر کمیٹی کی ممبری سے استعفٰی دے دیا جس کے صدر مرز ابشیر اللہ ین محمود قادیانی تھے۔اس طرح ڈاکٹر اقبال نے مرزائیت کے چنگل سے نجات اللہ ین محمود قادیانی تھے۔اس طرح ڈاکٹر اقبال نے مرزائیت کے چنگل سے نجات پائی اور اسلام کے ضبح اعتقادات پر عقیدہ رکھنے کی ڈاکٹر صاحب کو تو فیق حاصل پائی اور اسلام کے ضبح اعتقادات پر عقیدہ رکھنے کی ڈاکٹر صاحب کو تو فیق حاصل ہوئی۔اس کے بعد ڈاکٹر صاحب نے قادیا نیوں کے خلاف مضامین لکھے۔''

ہمیں اس امر کا گلہ اور افسوس نہیں کہ علامہ نے جماعت احمد بیری مخالفت کیوں کی۔ وہ جس قدر چاہتے مخالفت کرتے کیونکہ ہم کسی بڑے سے بڑے فردیا گروہ کی مخالفت سے نہیں ڈرتے لیکن احرار کا علامہ کو جماعت کی مخالفت کے لئے آمادہ کرنا ایک نہایت مذموم مقصد کے لئے تھا۔ وہ یہ چاہتے تھے کہ ایک عرصہ سے تشمیری قوم جو ڈوگرہ راج کے غیر انسانی مظالم کا شکارتھی اب امام جماعت احمد بیری دوسال کی محنت شاقہ سے ان کے اندرایک نئی زندگی پیدا ہوئی تھی۔ دنیا کو

(''رئيس الاحرار''صفحہ 100)

خلاف تھا۔ ایسے موقع پر علامہ کے لئے یہ امرزیب نہ دیتا تھا کہ وہ کا نگریس نواز علماء کا ساتھ دیتے۔ حالانکہ ان کو بخو بی معلوم تھا کہ شمیر کیٹی کشمیر یوں کے لئے مثبت اور مفید کا مسرانجام دیتے۔ حالانکہ ان کو بخو بی معلوم تھا کہ کشمیر کیٹی کشمیر کیٹی منعقدہ مارچ 1932ء میں اپنے خطبہ صدارت میں اس کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا تھا:

''جہال تک کشمیر کا تعلق ہے مجھے ان واقعات کے تاریخی پس منظر میں جانے کی ضرورت نہیں جو حال ہی میں رونما ہوئے ہیں الیی قوم کا دفعتاً جاگ اُٹھنا جس میں شعلہ خودی بجھ چکا ہو،غم ومصائب کے باوجود ان کے لئے مسرت کا باعث ہے۔''

امام جماعت احمد میہ نے اپنے دوسالہ دورِصدارت میں تشمیری مسلمانوں کے نیم مردہ جسم میں ایک نئی مردہ جسم میں ایک نئی زندگی کی روح پھونک دی تھی ۔لیکن مسلم قوم کی برشمتی ہے کہ ان میں میر جعفر جیسے غدار پیدا ہوتے رہے۔ نتیجہ میہ ہوا کہ ان حالات میں امام جماعت احمد میہ نے کمیٹی سے استعفٰی دے دیا۔ آپ کی جگہ علامہ کوصدر بنادیا گیا۔ آپ کوخوداعتراف تھا کہ وہ'' گفتار کے غازی'' تو ضرور تھے لیکن قوت عمل مفقود تھی۔ چنانچہ بیقوم آج تک آزادی سے ہمکنار نہ ہوسکی۔

#### مذهب اسلام كااستحصال

الغرض کشمیر کمیٹی کے سلسلہ میں احرار اسلام نے جماعت احمد بید کی مخالفت ہر گز'' تحفظ ختم نبوت' کے لئے نہیں کی تھی بلکہ ان کا اصل مقصد کا نگریس کے ایماء پر تشمیر میں ڈوگرہ راج کا تحفظ تھا۔افسوس اس وقت بعض مسلم عمائدین بشمول علامہ اقبال احرار کے اس طریقہ وار دات کا صحیح ادراک نہ کر سکے اور وہ بھی احرار کی پیدہ کردہ اس مذہبی منافرت کا حصہ بن گئے۔

احرارنے جماعت احمدیہ کے خلاف جسم ہم کا آغاز کشمیر کمیٹی کے سلسلہ میں 1933ء میں کیا

تھاوہ قیام پاکستان کے بعد بھی بڑھتی چلی گئی۔ چنانچہ جسٹس جاویدا قبال نے ،ان مذہبی تنظیموں کے نفاذ اسلام کے پس پردہ جوعزائم تھے،اس کا تجزیبا بین آپ بیتی'' اپنا گریبان چاک' میں یوں بیان کیا ہے:

"پاکتان میں جب بھی کسی حکومت کوگرانامقصود ہوتو عمو ماً اسلام کوایک ہتھیار کے طور پراستعال میں لا یاجا تا ہے۔ بھٹو کی مخالف سیاسی جماعتوں کے اکھ نے بھی نظام مصطفیٰ تحریک کے حت ان سے زیادہ تر مذہبی مطالبات ہی کئے۔ مثلاً احمد یوں کوا قلیت قرار دو، اتوار کی بجائے جمعہ کی چھٹی کرو، گھڑ دوڑ پر جوا بند کرو، شراب بند کرو وغیرہ۔ بھٹو نے اپنی کرسی محفوظ کرنے کی خاطر سب مطالبات مان لئے لیکن سیاسی جماعتوں کی تسلی نہ ہوئی۔ دراصل ان کا مقصد کسی قشم کا اسلام کا نفاذ نہ تھا بلکہ کسی خریق طریقے ہے بھٹوکو ہٹانا تھا۔"

(اپناگريبان چاك-صفحه 162)

مرم جسٹس صاحب نے پاکستان میں مذہبی تحریکات کا جو تجزیہ پیش کیا ہے وہ تھے اور برق ہے۔ ان جماعتوں کا مقصد ہر گرز نظام مصطفیٰ کا نفاذ نہ تھا بلکہ حصول اقتد ارتھا۔ اس بارہ میں ہماری عرض میہ ہے کہ بعینہ 1935ء میں احرار اسلام ہر گرز تحفظ تم نبوت نہیں چاہتے تھے بلکہ اس تحریک کی آڑ میں کا نگریس کے ایماء پر ڈوگرہ راج کا تحفظ چاہتے تھے۔ در حقیقت وہ جماعت احمد میک کی آڑ میں کا نگریس کے ایماء پر ڈوگرہ راج کا تحفظ چاہتے تھے۔ در حقیقت وہ جماعت احمد میک خالفت کے پردہ میں اپنے برعز ائم کی تحمیل چاہتے تھے۔ ان عز ائم کا اظہار کھل کر اس وقت ہؤ ا جب قائدا تھے میں اور احرار نے کھل کر اس کی تحلیم لیگ کی قیادت میں قیام پاکستان کی تحریک شروع کی اور احرار نے کھل کر اس کی خالفت کی۔

## مجلس احرارا ورعلامها قبإل

گزشتہ باب میں ہم کشمیر کمیٹی کے سلسلہ میں احرار کی بعض تخریبی سرگرمیوں کا ذکر کر کے ہیں۔ بیا مرجرت انگیز ہے کہ اقبال اکیڈ می کی طرف سے علامہ کی زندگی اور فلسفہ وغیرہ کے متعلق نت نئی کتب بڑی کثر سے سے شائع کی جارہی ہیں، لین علامہ کے مجلس احرار سے تعلقات اور مراسم وغیرہ کے متعلق کچھ تحریز ہیں کیا گیا۔ حالانکہ علامہ کی زندگی کے آخری چندسالوں میں ان کے احرار اور ان کے زندہ کے ساتھ کا فی گہر نے تعلقات سے اور علامہ نے ان سے متاثر ہوکر اپنی گزشتہ روش سے ہٹ کر کئی اقدامات کئے۔ اس بارہ میں جسٹس جاویدا قبال نے بھی" زندہ روڈ' میں صرف باکا بھاکا ذکر کیا ہے اور تفصیل میں جانے سے گریز کیا ہے۔ اس کی وجہ واضح ہے کہ احرار کی تاریخ محب وطن مسلمانوں کیلئے باعث شرم ہے اور کوئی ان سے اپناتعلق جوڑ نا پہند کہ احرار کی تاریخ محب وطن مسلمانوں کیلئے باعث شرم ہے اور کوئی ان سے اپناتعلق جوڑ نا پہند کہ احرار کی تاریخ محب وطن مسلمانوں کیلئے باعث شرم ہے اور کوئی ان سے اپناتعلق جوڑ نا پہند کہ احرار کی تعلق رقمطراز ہیں:

''اقبال اورمجلس احرار کے نظریات میں ہمیشہ فرق رہا ہجلس احرار خلافت کمیٹی کی کو کھ سے نگل تھی اور نظریات کے اعتبار سے جمعیت علماء ہند کی طرح نیشنلسٹ مسلمانوں کی جماعت اور کا نگریس کی ہمنواتھی۔احراری قائدین نے عام طور پر اقبال اور ان کے نظریات کی مخالفت کی تحریک تشمیر اور بعد میں احمدیوں کے خلاف تحریک کے دوران احراریوں کو پنجاب میں پھے مقبولیت حاصل ہوئی۔ مگر تحریک مسجد شہید گنج کے دوران مجلس احرار نے خاموثی اختیار کر کے مسلمانان پنجاب کی ہمدردیاں کھو دیں مجلس احرار یا رئیمانی سیاسی جماعت بھی بھی نہین

سکی۔وہ محض ایک ہنگا می سیاسی جماعت کے طور پر اُبھری تھی اور اسی شکل میں ختم ہو گئی... بہر حال مجلس احرار ہمیشہ نیشنلسٹ مسلمانوں کی جماعت رہی اور جمعیت العلماء ہنداور کانگریس کی جمایت کرتی رہی۔'' (زندہ رود۔صفحہ 710)

جسٹس صاحب کا احرار کے متعلق میتجز میہ بہت درست ہے۔ احرار کی اس کُھلی کا گریس نواز پالیسی کے باوجود اس دور میں علامہ اقبال نے احرار کی کیوں ہمنوائی کی اور ان کی اسلام دشمنی سے کیوں صرف نظر کیا ، اس کے متعلق اُس زمانہ کے حالات اور تاریخی پس منظر کا جائزہ لینے کی ضرورت ہے۔

### علامها قبال کی احرار سے ہمنوائی

علامہ کی احرار کی ہمنوائی کی بھی عجیب داستان ہے۔علامہ جب گول میز کا نفرنس میں شرکت اور اسلامی مما لک کی سیاحت کے بعد لا ہور واپس آئے اس وقت آل انڈیا مسلم کا نفرنس کا اجلاس مارچ 1932ء میں ہؤا۔علامہ اس کا نفرنس کے صدر تھے۔ آپ نے اپنے صدارتی خطبہ میں تشمیر کمیٹی کی کارکردگی کی برملا تعریف کی۔علامہ کی طرف سے تشمیر کمیٹی کی کارکردگی دراصل میں تشمیر کمیٹی حضرت امام جماعت احمد یہ کی تعریف تھی۔احراریہ تعریف کا کمات کب برداشت کر سکتے تھے۔اس لئے انہوں نے اگے روز مسلم کا نفرنس کے اجلاس کونا کام بنانے کا پروگرام بنایا۔ خاص طور پر ان کا ہدف علامہ تھے۔ جو نہی دوسرے دن کے اجلاس کی کارروائی میں شرکت کے خاص طور پر ان کا ہدف علامہ تھے۔ جو نہی دوسرے دن کے اجلاس کی کارروائی میں شرکت کے نام طام ہوئے تو احرار نے غنڈہ گردی کا مظاہرہ کیا۔اس کی تفصیلی رپورٹ انڈین اینوکل رجسٹر میں یوں درج ہے:

" آج کانفرنس کا آخری اجلاس شورہ پشتی کے مظاہروں کی نذر ہو

گیا۔اجلاس کی کاروائی دو گفتے تاخیر سے شروع ہوئی اور جونہی سرمحہ اقبال پینڈال میں داخل ہوئے،ان کے ساتھ احرار بول کے ایک بڑے گروہ نے بھی داخل ہونے کی کوشش کی جنہیں روک دیا گیا۔اس پر کانفرنس کے والینٹرول اور احرار بول میں گیٹ پر باقاعدہ رسہ شی شروع ہوگئ۔اس کے نتیجہ میں باہم الاٹھیاں چلیں اور خشت باری ہوئی۔ بالآخر پولیس نے مداخلت کر کے مظاہرین کومنتشر کر دیا۔لیکن جونہی پولیس ہٹی ،شورہ پشتی پھر شروع ہوگئ اور کانفرنس کی کاروائی بغیر کسی بحث و تمجیع کے جلد جلدریز ولیوش کو پاس کرنے کانفرنس کی کاروائی بغیر کسی بحث و تمجیع کے جلد جلدریز ولیوش کو پاس کرنے کی شکل میں تبدیل ہوگئ اور تمام ریز ولیوش انتہائی عجلت کے ساتھ اس صورت کی شکل میں تبدیل ہوگئ اور تمام ریز ولیوش انتہائی عجلت کے ساتھ اس صورت کی شکل میں بیٹ ال میں واخل میں بیٹ ال میں داخل میں بیٹ اور مختلف النوع نعرے لگار ہاتھا۔''

(انڈین اینوکل رجسٹر \_22 مارچ 1932ء)

لازمی طور پراحرارا پنی اس حرکت سے علامہ کویہ باور کرانا چاہتے تھے کہ اگر علامہ کی کشمیر کمیٹی میں شرکت اور تعاون برقرار رہا تو مسلمان ان کی بات سننے کے لئے تیار نہیں ہیں۔اس وقت علامہ جو مسلم قوم میں اپنی ہر دلعزیزی اور پذیرائی کا گراف بلندسے بلند تر دیکھنا چاہتے تھے،انہوں نے بجائے احرار کی اس مفسدانہ حرکت کی فدمت کرنے کے اُلٹاان سے مصالحت کا طریق اختیار کیا۔ چنانچے مصنف" زندہ رود" کھتے ہیں:

'' تشمیر کمیٹی کے دوران ممکن ہے اقبال نے احرار رہنماؤں سے مفاہمت کرنے کے بعدان کی حوصلہ افزائی کی ہو۔'' (''زندہ رود'' صفحہ 1133) جسٹس صاحب نے''ممکن ہے'' کے الفاظ سے اپنے والد علامہ اقبال کی پہاڑجتنی بڑی

غلطی پر پردہ ڈالنے کی کوشش کی ہے۔ یہ وقت احرار کی اس فتیج حرکت سے صرف نظراور دلجوئی کا نہ تھا بلکہ ان اسلام دشمن عناصر کو کھل کر بے نقاب کرنے کا تھا۔ جسٹس صاحب علامہ کی احرار یوں کی اس حوصلہ افزائی کی ایک مکنہ وجہ یہ بیان کرتے ہیں:

"اقبال کا اصل مقصدالیی ہنگامی سیاسی جماعتوں کا مسلم لیگ کے ساتھ اتحاد کرانا تھا تا کہ پنجاب میں انہیں یونینیسٹ پارٹی کے مقابلے میں کھڑا کیا جا سکے۔احراری لیڈر جوشلے مقرر ہونے کے سبب عوام میں مقبول سے اور انہیں پنجاب کے مسلمانوں میں مسلم لیگ کوعوامی جماعت بنانے کی غرض سے استعال میں لا یا جا سکتا تھا۔ یہی وجہ ہے کہ لا ہور میں مجمعلی جناح کو جب یونینیسٹ پارٹی کے لیڈر سرفضل حسین نے ٹکا ساجواب دے دیاتو وہ اقبال کے مشورے کے بعد مجلس اتحاد ملت اور پھرمجلس احرارے قائدین سے ملے اور ان قائدین نے پچھ پس ویش کے بعد مسلم لیگ میں شامل ہونے کی حامی بھر لی۔ مگر بیتعلق زیادہ مدت تک ویش کے بعد مسلم لیگ میں شامل ہونے کی حامی بھر لی۔ مگر بیتعلق زیادہ مدت تک قائم ندرہ سکا مجلس اتحاد ملت کے لیڈر پہلے اور جبلس احرار کے لیڈر پچھ مدت بعد اپنی اغراض حاصل نہ ہو سکنے کے سبب مسلم لیگ سے الگ ہو گئے۔ بہر حال مجلس احرار نیشنلسٹ مسلم انوں کی جماعت ہی رہی اور جمعیۃ العلماء ہند اور کا نگریس کی حایت کرتی رہی۔'

جسٹس صاحب نے علامہ کی احرار کی حوصلہ افزائی کو درست ثابت کرنے کے لئے جو امکانی وجہ بیان کی ہے، وہ دور کی کوڑی لانے کے مترادف ہے۔ جب علامہ اور احرار کے نظریات میں اختلاف تھا اور وہ بخو بی جانے تھے کہ احرار کا نگریس کا پر وردہ گروپ ہے اور ان کا مذہبی لبادہ محض مسلمانوں کو دھوکہ دینے کے لئے ہے اور جماعت احمد بیری مخالفت اور ختم نبوت کی مذہبی لبادہ محض مسلمانوں کو دھوکہ دینے کے لئے ہے اور جماعت احمد بیری مخالفت اور ختم نبوت کی

حفاظت کی آڑ میں وہ کا نگریس کے ایماء پر شمیر میں ڈوگرہ راج کو بچپانا چاہتے تھے۔اس موقع پر بجائے علامہ کے شمیر کمیٹی کے دفاع کے جس کے وہ خود سرکر دہ ممبر تھے اور خود انہوں نے اس کی صدارت کا فریضہ جماعت احمد یہ کے امام کو اصرار کر کے سونیا تھا، اُلٹا احرار کے پروپیگنڈہ کے ترجمان بن گئے۔ یہ موقع ہر گز احرار کی ہمنوائی کا نہ تھا بلکہ ان کی نقاب کشائی کا تھا۔ یہ تاریخی حقیقت ہے کہ علامہ کی یہ حوصلہ افزائی کسی لحاظ سے مسلم لیگ کے لئے مفید ثابت نہ ہوئی بلکہ احرار نے اپنی اس مقبولیت کا فائدہ اُٹھا کر مسلم لیگ کی شدید نخالفت اور مزاحمت کی اور حضرت قائدا طفح اور ان کی تحریک قیام یا کستان کے راستہ میں بے پناہ مشکلات کھڑی کیں۔

اپنا ہمنوابنانے کی سوچی اوراس کے لئے ہرممکن جتن کئے۔افسوس یہ ہے کہ اس وقت علامہ اقبال ان کی مخالفت کرنے کے بجائے خودان ساتھ دینے کے لئے بوجوہ تیار ہوگئے۔اس کے نتیجہ میں نہ صرف یہ کہ شمیر یوں کے حقوق کو نا قابل تلافی نقصان پہنچا بلکہ اس کے نہایت دوررس منفی نتائج سامنے آئے اور مسلما نان ہند غیر معمولی مشکلات سے دوچار ہوئے۔احرار نے اس بناء پر بعد میں تحریک پاکستان کی کھل کر مخالفت کی۔قائد اعظم کی کردار کشی کے لئے ہرممکن کوشش کی میں تحریک پاکستان کی کھل کر مخالفت کی۔قائد ادی کشمیرکو نا قابل تلافی نقصان پہنچا۔اگر اس وقت علامہ اقبال احرار کی ہمنوائی نہ کرتے بلکہ انکے خطرنا کے عزائم سے امت مسلمہ کو خردار کرتے توان کو تحریک پاکستان کی مخالفت کی ہرگز جرائت نہ ہوتی۔

یہ امر افسوس ناک ہے کہ آج مصنف'' زندہ روڈ' جسٹس جاوید اقبال اور ان کے ہمنوا علامہ اقبال کے پاکستان بنانے کے خواب کو ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں لیکن اس امر کاذکر تک نہیں کرتے کہ 1935ء میں علامہ کی طرف سے احرار کی ہمنوائی آئندہ تحریک پاکستان کے لئے کس قدر مصائب اور مشکلات کا موجب ہوئی۔ یہ حقیقت ہے کہ اس وقت احرار نے جماعت احمد یہ کی مخالفت کسی مذہبی اختلاف کے باعث شروع نہ کی تھی بلکہ وہ کا نگریس کے ایماء پر یہ چاہتے تھے کہ حضرت امام جماعت احمد یہ کی میں کشمیری عوام کے حقوق کی بحالی کے لئے جوتح یک کامیاب ہور ہی تھی اور ڈوگرہ راج کو یہ خطرہ محسوس ہور ہا تھا کہ وہ آئندہ غریب اور محکوم کشمیر یوں کے خلاف من مانی کاروائی نہ کر سکیس گے، اس بناء پر انہوں نے احرار پر اپنی نواز شات نچھاور کیں اور یہ ایجبٹر اان کے سپر دکیا کہ وہ اس تحریک آزادی کشمیر کے روح رواں خورت امام جماعت احمد یہ کے خلاف کام کریں۔

احراری لیڈریرانے سیاس شاطر تھے۔انہوں نے ایک طرف جماعت احمدیہ کے خلاف

ندہبی مہم چلائی اور دوسری طرف تشمیر کمیٹی کے سرکردہ فر دعلامہ اقبال کو جو تشمیر کمیٹی کے اہم رکن خصان کو'' تحفظِ ختم نبوت' کے نام پر بدخن کرنے کی کوشش کی اور ان کو بیہ باور کرایا کہ مسلمان بجائے امام جماعت احمد بیہ کے ان کو تشمیر کمیٹی کے صدر کے طور پر دیکھنا چاہتے تھے۔احرار کو بخو بی معلوم تھا کہ تشمیر کمیٹی سے امام جماعت احمد بیہ کی علیحد گی سے تشمیر کی قوم کی انسانی حقوق کی بخو بی معلوم تھا کہ تشمیر کمیٹی سے امام جوجائے گی۔ یہی وہ شن تھا جو کا نگریس نے احرار کے سپر دکیا تھا۔ جالی کی کامیاب مہم خود بخو ذختم ہوجائے گی۔ یہی وہ شن تھا جو کا نگریس نے احرار کے سپر دکیا تھا۔ چنا نچے احرار اپنی اس مذموم سازش میں کامیاب ہوئے۔علامہ تشمیر کمیٹی کے صدر بن گئے اور احراران کے منظور نظر تھیر میں کامیاب ہوئے۔علامہ تشمیر کمیٹی کے صدر بن گئے اور احراران کے منظور نظر تھیر میں کامیاب ہوئے۔علامہ تشمیر کمیٹی کے صدر بن گئے اور احراران کے منظور نظر تھیر ہے۔

افسوس ہے کہ اس وقت علامہ نے احرار کی ہمنوائی اور حوصلہ افزائی کا جوفیصلہ کیا وہ انتہائی خطرناک عواقب پر منتج ہؤا۔ اس کا سب سے زیادہ فائدہ احرار کواس لحاظ سے پہنچا کہ عوام میں ان کی ساکھ بحال ہوئی۔ اس بناء پر آئندہ انہوں نے تحریک پاکستان اور حضرت قائد اعظم کے خلاف نہایت گھناؤ نا کر دارادا کیا۔ اگر اس وقت علامہ اقبال احرار کی اس سازش کا ادراک کرتے اور ان کے آلۂ کار نہ بنتے توصورت حال بہت مختلف ہوتی۔ افسوس علامہ جلد راہی ملک عدم ہو گئے۔ اگر زندہ رہتے تو بچشم خود دیکھتے کہ ان کی احرار کے لئے بیت پناہی کس قدرامت مسلمہ کے لئے خطرناک ثابت ہوئی۔

اندریں حالات ہماری صرف اس قدر گزراش ہے کہ علامہ کی خدمات گنوانے والے اصحاب کا بیفرض بنتا ہے کہ جہال وہ اس امر کا تذکرہ کرتے رہتے ہیں کہ علامہ نے اس مملکت کا خواب دیکھا تھا وہ اس ان کو بیجی تحریر کرنا چاہئے کہ اپنی وفات سے قبل علامہ نے احرار کی ہمنوائی کی تھی جنہوں نے کا نگریس کے آلۂ کار بن کر تحریک پاکستان کو ناکام بنانے کے لئے ہر حربہ استعال کیا تھا۔ احرار نے جب علامہ کے خلاف شورش کی تو علامہ کا اس وقت بیفرض بنتا تھا کہ وہ

ان عناصر کامقابلہ کرتے اور ان کی شرارت کو طشت ازبام کرتے لیکن افسوں ہے کہ علامہ نے اس وقت بجائے ان کی حوصلہ شکی کرنے کے اُلٹا ان کی حوصلہ افز ائی اور ہمنوائی کا طریق اختیار کیا۔
اصل مسکلہ اس وقت بختی نبوت کا نہ تھا وہ تو صرف احرار نے اپنی ساکھ کی بحالی کے لئے اُٹھا یا تھا بلکہ اصل معاملة طلم اور بربریت کا شکار شمیری قوم کے انسانی حقوق کی بحالی کا تھا۔ مسلمانوں کے باہمی اختلافات کی خلیج بہت وسیع ہے۔ یہ تو ہمارا اندور نی معاملہ ہے جسے ہم کسی وقت بھی افہام تنہیم سے طے کر سکتے تھے۔ اصل مسکلہ اس وقت مسلمان کشمیری قوم کی مدد کا تھا اور ہمیں متحد ہوکر دشمن کا مقابلہ کرنا تھا۔ لیکن بجائے اس کے ہم خود ہی الجھ کر رہے گئے جس کی وجہ سے بھی بھی حجم سمت کی طرف بڑھتی ہوئی گاڑی پڑئی سے لڑھک گئی اور کشمیری بجائے اس کے کہ کھی صحیح سمت کی طرف بڑھتی ہوئی گاڑی پڑئی سے لڑھک گئی اور کشمیری بجائے اس کے کہ گوگرہ راج کے مظالم سے چھٹکارا پاتے آ ہستہ آ ہستہ مزید مظالم کا شکار ہوتے چلے گئے اور آ ج

00